

## الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة الإخوة منتوري – قسنطينة –



# التحليل السيميائي لخصاب النحو الصوفي مكاشفة في شرح ابن عجيبة (ت 1224) للآجروبية

بحث مقدم استكمالا لمتطلبات نيل شهادة الدكتوراه الطور الثالث تخصص اللغة العربية شعبة اللسانيات وتطبيقاتها

إشراف الأستاذة الدكتورة: زهيرة قروى

إعداد الطالب:

أحمد بن عبد الكريم

#### لجنة المناقشة

| الصفة        | الجامعة الأصلية                                  | الرتبة               | اللقب والاسم            |
|--------------|--------------------------------------------------|----------------------|-------------------------|
| رئيسا        | جامعة منتوري-قسنطينة 1                           | أستاذ التعليم العالي | أ.د.محمد لخضر صبيحي     |
| مشرفا ومقررا | جامعة منتوري-قسنطينة 1                           | أستاذ التعليم العالي | أ.د. زهيرة قرو <i>ي</i> |
| عضوا مناقشا  | جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الاسلامية قسنطينة | أستاذ التعليم العالي | أ.د. ذهبية بوروس        |
| عضوا مناقشا  | جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الاسلامية قسنطينة | أستاذ التعليم العالي | أ.د. عبد الناصر بن طناش |
| عضوا مناقشا  | المركز الجامعي عبد الحفيظ بوالصوف ميلة           | أستاذ التعليم العالي | أ.د. وردة مسيلي         |
| عضوا مناقشا  | جامعة منتوري-قسنطينة 1                           | أستاذ محاضر –أ       | د.عز الدين هبيرة        |

السنة الجامعية 2023/2022

بسم الله الرحمن الرحيم

### شڪر وتقديرن

- للوالدين الكريمين، وللعائلة الصغيرة والكبيرة.
  - للمشرفة الأستاذة الدكتورة زهيرة قروي.
- للمشرفة السابقة الفقيعة الأستاخة العكتورة يمينة بن مالك تغمعها الله برحماته.
  - لروج صديق العمر المرحوم بوجمعة بن عبد الكريم.
  - لكل الشيوخ والأساتذة الذين بذرول فينا محبة المعرفة.

ىقرىة

يعكس الخطاب الصوفي -إذا ما تم النظر إليه من زاوية عوائدنا العقلية، والوجدانية الرتيبة -حالة من الإبحار، والوثب عن النمط اللغوي، فهو يحوز الإمكانية الهائلة على معاودة النشوء والتخفى بمدلولية متناسلة عن سياق روحي ماورائي يُستعَشر بالمعايشة، والتذوق اتصالا، وليس بالسماع، والنظر انفصالا، ومن جملة اصطباغات هذا المنتج أنه غارق في أنظمة إشراط ذاتية، علوية، وغيبية غير منتظمة تتغيأ كينونة، وتمايزا التصدي، والتمنع عن كل إرادات الكشف، والإدراك الغيري؛ وهو الحتمية التي تجعل مقاربة مثل هذه النظم التدليلة نوع الاجتياح المفضى للتأنيب، والتذنيب في نظر القوم، أو هو مجازفة تأويلية لا ماهية، أو اعتبارا لها داخل المنظومة الدلالية للنطاق الصوفي المؤثِث لكل عمليات الإنجاز، والتقبل، ولكن هذا المظهر التكويني المحصن، والممانع قد يكون مبعث إحفاز للمكاشف الخارجي من أجل الغوص في محيط تشكيل المعاني الروحية، واستجلاء جملة التدابير السياقية، والنسقية المواكبة لبناء هذا الخطاب، وقد يتضاعف هذا الشعور عندما ينزع الصوفي إلى ابتناء مدلولات جديدة على أوعية دلالية اصطلاحية محسومة لمختلف البنيات العلمية، والمعرفية، والتي استقرت مدلولاتها في الأذهان على نحو قار اصطلاحا؛ كل ذلك يكون مدفوعا من قبلهم برغبة امتلاك جزئيات الكون، وإضفاء المعنى الحقيقي على الأشياء على غرار الملفوظات الرسومية بإجراء التفريغ، وإعادة الغمر، ومن تبعات هذا الفعل أن تتوسع دائرة كشف المعاني ليس فقط لإدراك حمولة الملفوظ الدلالية؛ بل لرصد، وتوثيق مختلف علائق، ومسوغات هذا الأصر المحدث.

ومن بين أبرز أنماط هذا الفعل التدليلي ما حصل من ابن عجيبة في شرحه العرفاني لمتن الآجرومية في مدونته المعنونة به الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الآجرومية؛ بحيث أرفق شرحه النحوي لأبواب الآجرومية بتدليل صوفي لكل باب سماه بالمحو نظير النحو صاغ فيه مفهوما صوفيا لكل عنصر نحوي بإعادة تركيب المحتوى المدلولي من نبع روحاني يخاطب الوجدان الصوفي، ومهدوف هذا الاقتراف وفق ما عبر عنه القوم في كل استهلال يتأسس على إرادة الجمع بين ثنائية تقويم اللسان، وإصلاح الجنان مع الرغبة في مفاضلة الأولى عن الثانية من خلال إظهار الوجه

العرفاني لهذه المصطلحات، وعدّه المغزى الحقيقي للدوال، واعتبار ذلك أصل الأشياء، ومنتهى الإدراك، وغايته، ولذلك اتجهت الرغبات التعريفية لمشمولات الكون نحو هذه الجزئيات على صعيد اللغة، وآلياتها.

إن احتيار هذه الموضوع في صورته الخام تعود بالأساس لرغبة سالفة مرتبطة بتحضير مذكرة الماستر التي كانت تستهدف رصد السيكولوجية الديداكتيكية للغة في المدارس القرآنية بأدرار، وأثناء القيام بالجانب التطبيقي داخل المدارس القرآنية وحدت أن هذه المدونة -محل الدراسة - من بين الاعتبارات الروحية، والسيكولوجية التي يتخذها الشيخ في شرح الآجرومية لإضفاء المقوّم الروحي الوجداني على المحتوى النحوي العقلي، والهدف كان مزج العقلنة بالوجدان تخفيفا، وتحفيزا، بحسب نتائج البحث، فاستغلبت ذلك حينها في كشف الغايات الديداكتيكية لهذا الفعل، وأيقنت أن هذه المدونة بحاجة إلى دراسة مستقلة تستهدف كشف سمات هذا الربط، ومبرراته، وبعد الغوص في فكرة الموضوع تعزز السبب الذاتي المذكور بأسباب موضوعية أهمها ندرة المنتوج البحثي في ميدان النحو الوصفي، وانعدام أي دراسة حول مدونة ابن عجيبة على الآجرومية بأي صفة كانت؛ فضلا عن الرغبة في استثمار معطيات سيمياء بيرس اللغوية المتمحورة حول العلامة، وأنساقها، وعلائقها، وربطها بَهذا الفعل التدليلي.

إن الابتناء الدلالي المركب، والمؤسس على مبدأية التخلية، ثم التحلية، والنازع نحو تقويض البنية العلاماتية للمعارف الممنطقة؛ بالخصوص إذا كانت المعرفة المستهدفة هي معرفة نحوية عقلية مرتبطة أساسا ببنية اللغة التي هي جوهر النقاش يهب البحث أهمية تراكمية من زاوية الفضول الاستقرائي الباحث عن درجة، وأفق التمادي الصوفي في خلخلة كل المفاهيم؛ بما في ذلك المحتوى الآلي للغة الموسوم بالضبط، والثبات، والعقلنة، ثم ربط ذلك بتعلات وجدانية مرنة، ومائعة؛ فضلا عن الكثافة التدليلية الناشئة عن ذلك، وتكمن أهمية الدراسة أيضا في جدة الموضوع في ذاته من منظور كلي متعلق بالنحو الصوفي جملة، ومن منظور جزئي مرتبط بمدونة ابن عجيبة؛ إضافة إلى حدة نمط تناوله؛ بحكم أن الاشتغال على النحو الصوفي في صورة دراسة مفصلة ململة بأبرز

جوانبه النسقية، ومركزة على عناصر الفعل التدليلي، ومركبات العلامة، وسياقات السيرورة السيميوزيسية، وأنساق التوليد، واستراتجية التدليل من أجل رسم جدول معجمي لهذا الفعل لا يزال غير متاح على صعيد البحث الأكاديمي استناد للاجتهادات الكشفية التي خضتها في هذا المهدوف.

رغم تداخل، وتقاطع الأهداف بالأسباب، وأوجه الأهمية لكن يمكن القول اختصارا: إن أهداف هذه الدراسة تكمن في مايلي:

- الكشف عن معالم التدليل الصوفي استنادا لمركبات العلامة من منظور السيمياء المتمحورة حول العلامة اللغوية، وديناميتها، وظرفيتها.
  - مكاشفة المدلول الصوفي ضمن أنساق التصوف، وغاياته، وطبيعة نظره للموجودات.
- استنباط الاستراتجية الكلية، والأنساق المختلفة للتدليل الصوفي، ومنطلقاتها، وأنماطها، ومهدوفاتها.
  - الوقوف على خصائص، وبنيات أطراف التدليل بدءا بالمنُجِز ثم العلامة فالمتلقى.
- بناء ورسم مخططات التدليل الصوفي، وكشف التداعيات الروحية الفاعلة في عملية نسج المدلولات، وارتباطاتها الماورائية والمقامية.
- استقراء مركبات الوعي الروحي عند المدلل ابن عجيبة، وإبراز مفعولها في المدونة محل الدراسة.
  - التعريف بالنحو الصوفي، وكشف غاياته الروحية، وأسسه الوجدانية، وذرائعه الوجودية.
- الكشف عن نموذج "المحو" العجيبي بعده صورة من صور النحو الصوفي، وبسط المشتركات، والفوارق، والأشكال.
- تحليل محتوى الأبواب النحوية التي اشتغل عليها ابن عجيبة، والبحث وفق الضلع التفاعلي الثالث للعلامة عن مسوغات التدليل بكل أنماطها الصوتية، والمعجمية، والنحوية، والسياقية، وعلائقها الهشة والمتينة.

- رسم جدول معجمي يلف عناصر العلامة المحوية عند ابن عجيبة، وسيرورات التدليل (السيميوزيس) الرابطة بين الدال (الماثول)، والمدلول (الموضوع).

تتمحور إشكالية البحث في هذا الابتناء الصوفي الذي أجراه ابن عجيبة على مدونة الآجرومية، ومن خلال معطيات السيميائية حول عدة مساءالات إجرائية أهمها محاولة الانغماس في مفاصل النسق الصوفي برمته بعدّه زخما عاما للإنتاج، والسعي لرصد مختلف الجاري السياقية الفاعلة في حركية الإنتاج، ثم الانتهاء إلى النبش في صور العلائق الناسجة لهذا التوليف الدلالي بالبحث عن مسوغات التدليل، والربط، والتناسق، وحتى الاعبتاط؛ ولذلك فإن الإشكالية الكبرى لهذه الدراسة ستنطلق أولا: من المساءلة عن مشكّلات النسق الصوفي بالجمل، وحيثياته الماورائية، ونمط نظره للكون، وأشيائه؛ باعتبار أنّ ما ينسج تحت هذا النسق سيكون خاضعا لهذا النظر، أو منبثقا عنه، ثم التدرج ثانيا لكشف الأواصر التي تشدّ النسق الروحي باللغة، فاللغة ظلت وعاءً ساخال للبوح الصوفي، وملاذا مقدَّما لخلق المعاني التمايزية، بل مناعة للانزواء، والمفاصلة حتى استقراء استراتجية التدليل الصوفي، وآفاق الباث، والمتقبل، وعرض رهانات التلقي، ثم تبيّن المسالك الكبرى للتلقى، وافتراضاته.

بناء على ما سبق من تساؤلات منهجية تقتضيها مرحلية العمل تأسست الإشكالية الإجرائية للبحث، والتي تستهدف – عبر مقولة السيميوزيس، وسيرورة الدلالة – الكشف عن بنية العلاقات، وطبيعتها بين الدال النحوي، والمدلول المحوي المنسوخ، والبحث في مسوغات الربط كشفا وتدليلا.

من خلال المساءلات السالفة التي تبنتها الإشكالية انبنت خطة البحث وفق المعمار التالي:

الفصل الأول: بعنوان الخطاب، والمقاربة السيميائية، وهو فصل ذو صبغة مفاهيمية تعليلية وددت في مبحثه الأول ضبط المفاهيم الكبرى للخطاب، وتجنيس المحتوى الصوفي، ثم اصطفاء الآلية، أو المقاربة اللغوية الكفيلة بمكاشفة هذا المحتوى. بعده تمّ الاسترسال في الكينونة، والحدود،

والمؤهلات المفاهيمية، والكشفية، والتأويلية لمقاربة السيمياء البيرسية ضمن المبحث الثاني، وذلك بعد تعليل جدواها، ومفعولها الكشفي، وفي المبحث الثالث، حرى التركيز على مسالك التأويل السيميوزيسي ضمن النسق الإيديولوجي، والخلفية الميثافيزيقية للعلامة، وعلاقة ذلك بالخطاب الصوفي.

وفي الفصل الثاني ذي الطابع البنائي التركيبي الذي جاء بعنوان الخطاب الصوفي من التنجيز إلى الكشف تم تتبع سيرورة التدليل من عتبة هذا التمشي إلى مآلاته الكشفية، بغية استباق التحليل الإجرائي التمثيلي المكاشف بمعاينة المنتوج من زاوية طريقة وجوده، ونسق تنضيده، فكان المنطلق بعرض مركبات النسق الصوفي من التجذير إلى المفاهيم، ثم الإحالة على أزمة الاضطراب الحاصل في المفاهيم، والمسميات الكبرى، ومؤشراتها الإيجابية، والسلبية المعكوسة على رهان الكشف التفصيلي للجزئيات كل هذا في المبحث الأول، وفي المبحث الذي يليه حاولت استقراء الآليات الإجرائية المتخذة في الابتناء الدلالي، وفحص الدروب التدليلية التي تستند لها استراتجية التنجير الدلالي عند القوم، أما البحث الثالث فتضمن التفتيش في الشمائل الروحية، والخصال المقامية لدعامتي التراسل ( المدلل والمتقبل)، وأدرج، ومفاصل المعراج التراسلي بين الطرفين؛ لينتهي هذا الفصل في مبحثه الأخير إلى تصنيف أجهزة التقبل الصوفي، والمسالك الروحية للتحلي، وتلقي الدلالات، ثم عرض نموذج تحليلي لافتراضات التلقي المنوطة بهذه الاعتبارات جملةً.

وفي الفصل الإجرائي الأخير الذي جاء بعنوان: سميوزيس التدليل في مكاشفة ابن عجيبة للآجرومية حاولت تنزيل المحتوي التعليلي، والتركيبي للفصلين السابقين على مدونة ابن عجيبة محل المناولة، بدءا بتقصي السياقات الروحية للمدلل ابن عجيبة، ونشوئه العرفاني، وذلك بعدّه حالة مدلل يتوجب الكشف عن محصولها الروحي المتدرج، ومركبات وعيها ضمن الإرسالية الروحية كل ذلك يندرج كما سلف ضمن نطاق حوصلة نسق التدليل، وفي المبحث الثاني عرضت تعلة النزوع للنحو الصوفي عند القوم، ثم بناء ماهية للنحو الصوفي استنادا لتنصيصات مختلفة للقوم، أما المبحث الأخير فكان هدفه الكشف عن سيرورات التدليل، ومسوغات ابتناء المدلولات في شرح المبحث الأخير فكان هدفه الكشف عن سيرورات التدليل، ومسوغات ابتناء المدلولات في شرح

ابن عجيبة للآجرومية من خلال الوقوف على دوال الأبواب النحوية، والغوص في مفاصل العلاقة بين الدال المعهود، والمدلول المختلق، وطبيعة العلاقة الناشئة بين عنصري هذه العلامة؛ كل ذلك تم لله المحلول المحمل المحمي يكشف في عموده الأخير مسوغات، وسمات التعاقد التدليلي الجديد بين طرفي العلامة المحوية.

لقد اعتمد البحث في خضم ذلك على تداخل واسع، ومتزامن بين المناهج أهمها المنهج الوصفي الذي أتخذ سبيلا لوصف مكونات المنتوج الصوفي، وخصائصه فضلا عن وصف أنواع الخطابات، ومقارباتها المختلفة على رأسها المقاربة السيميائية، ثم المنهج الاستقرائي من خلال تتبع بعض النصوص الصوفية، ومضمون مدوناتهم للكشف عن ذوقية التدليل، والقراءة عندهم، واتخاذها مطية لتحليل المنتوج المحوي في شرح ابن عجيبة للآجرومية، وقد كان للتحليل دور فاعل في رصد البنيات الدلالية السابقة عند القوم، وتحليلها من أجل استخلاص أطر التدليل، واستراتيجياته، فضلا عن تحليل محتويات الربط بين الدال النحوي، والمدلول المحوي لكشف أنماط الربط، وسماته، بل قد ينزع البحث في حالات عدة إلى المنهج المقارن و المنهج الإحصائي ، سواء مقارنة داخلية بين المحو، والنحو، أو مقارنة متعدية لمحتوى المدونة عبر عملية إحصائية للدوال و مقارنة مدلولاتها ، ولكن ضمن إطار النحو الصوفي بمهدوف نسقى يحاول أن يقيس مدى انتظام هذا التركيب، وتناسقه بين مجموع المتصوفة، أو أنه يشكل مجرد حالة تذويت فردي، أما داخل الإطار اللغوي؛ فقد كانت الآلية السيميائية، أو المنهج السيميائي في شطره اللغوي البيرسي الذي يركز اشتغاله على أضلاع العلامة، والعلائق الناسجة للمدلولات، وحيثياتها الناظمة والراهنة هو الموئِل الوظيفي الذي توسمت فيه قدرة المواكبة، والمكاشفة لخواص العلامة الصوفية النابضة المترامية العلائق، والقائمة على التوالد الوقتي للتدليل.

لقد سبق أن أشرت إلى أن أهمية هذا الموضوع تكمن في جدته من منظور كلي، وآخر جزئي؛ ولذلك فإن أهم الدراسات السابقة التي عثرت عليها كانت على الصعيد الكلي وهي: شرح، وتحقيق، ودراسة كتاب نحو القلوب الكبير للقشيري ؛ بحيث لم يتعمق المحقق في حيثيات

التدليل، ومسوغاته؛ بل اقتضب تعليقات مسحية لهذا التدليل غلب عليها الوصف والعرض، كما صادفت دراسة أخرى قريبة من هذا المجرى بعنوان التداخل المصطلحي في الخطاب الصوفي، وبالرغم من أهمية هذه الدراسة؛ إلا أنها كانت عامة تخص الخطاب الصوفي جملة، وذات صبغة معجمية اقتصرت على العرض اللغوي، والاصطلاحي دون الغوص في العلائق، والمسوغات كما أن تمثيلاتها للنحو الصوفي اقتصرت أيضا على نحو القلوب للقشيري، أما من الجانب الجزئي المرتبط بمنتوج النحو الصوفي لابن عجيبة على الآجرومية الذي اشتغلت عليه الدراسة؛ فلم أعثر على أي دراسة لهذه المدونة طولا، أو قصر، ومن الدرسات المقتضبة التي تجدر الإشارة لها بعض المقالات البحثية حول النحو الصوفي عموما تعريفا وتمثيلا على ندرتها.

اعتمد البحث على مصادر، ومراجع عديدة تم سردها في إضبارة خاصة بها، من أبرزها في بحال السيمياء، وسيروروة التدليل بعض مدونات سعيد بنكراد مثل: كتابي ( السيميائيات والتأويل – السيميائيات مفاهيمها وتطبيقاتها)، ثم بدرجة أقل كتاب: مطاردة العلامات لعبد الله بريمي، أما فيما له صلة بميدان التصوف فقد اعتمدت رسالة القشيري، والفتوحات المكية لابن عربي، واللمع في التصوف للطوسي، والفتوحات الإلهية لابن عجيبة، وفي نطاق النحو الصوفي استندت على كتابي نحو القلوب الصغير والكبير للقشيري، ومدونة نحو القلوب شرح الآجرومية لعلي بن ميمون الإدريسي وكتاب تلحيص العبارة في نحو أهل الإشارة لعز الدين المقدسي.

من أبرز صعوبات هذا البحث ندرة المحتوى النظري، والإجرائي للنحو الصوفي، الذي يساعد الدارس على بناء فصول بحثه ضمن رؤية واضحة المعالم، أو يتخذه شعابا لترشيد البناء المنهجي، والواقع أن هذه الصعوبة كانت مصدر إحفاز لإبراز قيمة الدراسة وضرورتما، وأهميتها في نطاق الدرسات المرتبطة بالخطاب الصوفي، وسيميائيته على وجه العموم؛ فضلا عن النحو الصوفي ومسوغاته بصورة تمايزية على وجه الخصوص.

في الأخير وعلى الرغم مما قيل عن جدة البحث، وأهميته؛ إلا أنه لا يخرج عن كونه سوى منفذ لتعزيز رغبة الجادين في كشف طيات هذا المنتوج العرفاني، مع الإشارة إلى أن كل ما تم بسطه

تقديما، واقتضابا يبقى فقط مجرد لمح عابر عن تفصيلات فصول هذا العمل الذي إن كان فيه سداد فهو من الله العزيز الكريم، وعلى إثر فضل كل فاضل لا يسعني وفاءً إلا أن أتوجه بالشكر، والتقدير الرفيعين للمشرفة المشرقة الأستاذة الدكتورة زهيرة قروي التي احتضنت هذا الجهد بكل صدق، وراجعته منهجيا، ومعرفيا، وعلى ما أسدت لي من توجيهات التنقيح، والتصحيح وما لمسته فيها من وقار، وتقدير للباحث، والمعرفة. دون أن أغفل الدعاء الدؤوب بالرحمة والغفران للمشرفة السابقة الأستاذة الدكتورة يمينة بن مالك، فاللهم ارحمها برحمتك الواسعة واشملها بغفرانك الكريم، والشكر معمم، ومخصص لكل الأساتذة الذين بذلوا الكثير، أو اليسير لاكتمال هذا المنتجز.

### (لفصل (الأول الخطاب والمقاربة (السيميائية

#### تمهيد:

إن ما ينتجه العرفانيون في صراط التصوف يصطبغ اقتضاء بوعاء لغوي فاتن، ولا يزال يفتن القارئ، في كل حين، وعلى إثر ذلك تعدّدت تساؤلات النقد حول أدبية الخطاب الصوفي، وفنيّته، ومن الانبثاقات الكبرى لهذا الإشكال هي: طبيعة النظر لهذا الخطاب من حيث كونه نصا، أو خطابا في حدود الفوارق بين المفهومين، ولذلك كان لزاما، وأجلا في هذا الفصل أن نعرض مفاهيم الخطاب، وتداخله مع النص إلى حد التماهي، ثم التطرق لأنواع الخطابات بعد الحكم على مسمى المنتوج الإشراقي عند القوم؛ بالنظر لبعض المؤشرات الداخلية، والتركيبية التي تجعل الحكم يؤول إلى اتجاه دون غيره على وجه التنسيب النسبي ضرورة؛ لأن حيز التباعد بينهما يكاد يكون غير محسوس. إن فعالية الخطاب تقوم على الترتيل، أو التركيب، أما منتوج العرفانيين، وإن كان يحقق هذا الملح الظرفي إلا أنه يتمركز في صياغة كينونته على وحدة العلامة، واللفظ فيجعل منها مناطا للتميّز، وتوالد الإنتاج داخل نسق روحي عائم، ولا يمكن توقع ما سيجري بداخله؛ حيث تتبدّد القوانين التلفظية، وتضمر كل البنود الدلالية التي تعد مشتركا تواضعيا بين المتلفظين، فتضيع بهذا الاقتراف اللغوي المارق كل المؤطرات اللغوية بمستوياتها المختلفة، ويصبح المتصوف هو الصانع للغة، وهو المُعدم لها، وتحظى على إثر ذلك العلامة اللغوية بفاعلية تنصيصية خصبة، تجعل من العلامة لولبا ولبّا في مسعى تشكيل الخطاب الصوفي، وعند مقاربة المدلول، أو على الأقل الوقوف على عتبة تنجيز الدلالة في ظل هذا التمرد الصوفي على بنود اللغة؛ لابد أن تكون الآلية المقاربة للمعنى، وسيروراتها تحظى بكفاءة إحاطية، تواكب فاعليّة هذا الاقتراف، فالتحرر الدلالي، وتعدد المعني، وتمركز الخطاب حول العلامة، وتعلق الخطاب بسيرورات شتى، لا يواكبه إلا نظير المنظور السيميائي للعلامة وفق ما أسس له بيرس، وأتباعه فيما بعد، وفي هذا الفصل البنائي يسعى البحث للإحاطة بمتعلقات الخطاب اشتمالا، ثم فلسفة المقاربة السيمائية البيرسية باعتبارها المجانس القرائي لخصائص المنتوج العرفاني على وجه التوقع.

#### المبحث الأول: في تأصيل الخطاب وتحليله.

إن التحول الحاصل على مستوى الممارسة اللسانية التي ارتقت بأفعالها النظرية، والإجرائية من مستوى الكلمة، والجملة إلى مستوى الخطاب، موقع هذا الأخير في جوهر الانشغالات اللسانية منذ عقود، وإلى اللحظة؛ كل ذلك في سعي إلى إرساء مفاهيم، ومقاربات تكشف الأبعاد الفعلية لما ينتجه الإنسان من خطابات باختلافها، والالتفاف حول مضامينها، ولقد انجر عن هذا الانشغال الحثيث بالخطاب تباين في المنطلقات، والتصورات، فظهرت مدارس، ومذاهب عديدة أفصحت عن مفاهيم قد تكون أحيانا متداخلة، وأحيانا أخرى متناقضة، ثم انتقل هذا الوضع إلى الممارسات الإجرائية، وهو الأمر الذي صعد من مستوى النقاشات، ومن خلال هذا البحث نسعى إلى كشف جانب من هذا التجاذب الخطابي، أو النصي في حدود المفهوم، والتأصيل، والأنماط.

#### 1- مفهوم الخطاب في الدرس اللساني:

لم يكن الخطاب سلفا محل تضارب مفهومي بحكم أن التفاعل الإدراكي للفظ لم يتخط الدلالة المعجمية الرتيبة أو المعاني الوظيفية المتوقعة وبتفاعل الدراسات اللسانية الحديثة أخذ الأمر بعدا آخر يكشف عن مدى تباين المنطلقات التي أفضت بالضرورة إلى تباين النتائج، إذ لم يحظ بوضع مستقر يوفر عناء معالجة هذا الإشكال كلما تعلق الأمر بالخطاب، ومناهج التحليل، ولعل أكبر قضية شكّلت محور هذا النقاش هي مسألة (الخطاب /النص)، والتداخل الحاصل بين مفاهيمهما، سواء على مستوى التنظير، أو على مستوى الإجراء. لقد تشكلت هذه التباينات المفهومية بفعل انطلاق الباحثين حين التعامل مع الخطاب من الممارسات الإجرائية المفتوحة، ثم عادت بحم إشكالات الاصطلاح إلى أسفار المعاجم، والقواميس بحثا عن دلالات موحدة، ودقيقة، كما أن هذا الأمر لم يقتصر على الدراسات العربية فقط، بل يبقى الإشكال ذاته قائما في الدراسات الغربية، وبنماذج أكثر غموضا على مستوى حدود المفاهيم بحكم تباين المنطلقات، وزوايا النظر، ولذلك كان من الحثيث أن نستعرض هذه المفاهيم، أو بعضا منها في الدرس العربي،

وكذلك الغربي.

#### 1-1 الخطاب في الدراسات العربية:

إن مفهوم الخطاب في الدرس العربي مرّ بمراحل عديدة انطلاقا من المعنى المعجمي، أو الدلالة النواة إلى مفاهيم حديثة أكثر تشعبا، لذلك؛ فإن أول سياق جدير بأن نبحث فيه عن ماهية الخطاب، ومفهومه في المنتوج العربي الأصيل هو القرآن الكريم. لقد ورد هذا اللفظ في آيات عديدة، لم يخرج معنى الخطاب فيها عن ثلاثة معاني يكمل بعضها بعضا:

فالمعنى الأول في قوله تعالى: ﴿ رَبِّ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الرَّمْنِ لِا يَلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ﴾ أ، حيث فُسّر معنى (خطابا) بالتوجه بالكلام، ومراجعة الحكم، يقول في ذلك الطاهر بن عاشور: " والخطاب هو الكلام الموجه لحاضر لدى المتكلم، أو كالحاضر المتضمن إخبارا، أو طلبا، أو إنشاء مدح، أو ذم " وفصل في ذلك الألوسي بقوله: " لا يملكون أن يخاطبوه عز وجل بشيء من نقص العذاب، أو زيادة الثواب " ولا يبتعد ابن كثير في تفسيره للآية عن هذا المعنى؛ إذ يقول: " أي لا يقدر أحد ابتداء مخاطبته إلا بإذنه " أما الزمخشري، فقد كان تفسيره مقاربا، أو مطابقا لما انتهى إليه الألوسي لما قال: " أو لايملكون أن يخاطبوه بشيء من نقص العذاب، أو زيادة في الثواب إلا أن يهب لهم ذلك، ويأذن لهم فيه " ولأن الدراسة تشتغل تحديدا على الخطاب الصوفي، سيكون من الضروري، والمثمر أن نستند إلى تفاسير المتصوفة للبحث في المدلولات التي فسروا بحا لفظة خطاب في الآية الآنفة.

<sup>1)</sup> سورة النبأ، الآية 37

<sup>2)</sup> الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر، تونس، 1984، دط، ج 30، ص 50.

 <sup>3)</sup> أبو الفضل شهاب الدين السيد محمود الألوسي البغدادي، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، (تفسير جزء عم)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، دت، دط، ص 19.

<sup>4)</sup> ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، دار الاعتصام، القاهرة، 2008، دط، م 4، ص 608.

<sup>5)</sup> الزمخشري، الكشاف، تح: عادل أحمد عبد الموجود، علي محمد معوض، مكتبة العبيكان، الرياض، 1998، ط 1، ج6، ص 302.

يرى ابن عجيبة أو شفاعة، أو شفاعة، أو غيرها إلا بإذنه... استقلاله تعالى بما ذكر من الجزاء، والعطاء من غير أن يكون لأحد قدرة عليه، والتنكير في التقليل، والنوعية "2.

أما المعنى الثاني الذي جاءت عليه لفظة الخطاب في القرآن الكريم، فهو التفصيل للكلام، والمعاني في قوله تعالى: ﴿ وَشَدَدُنَا مُلْكُهُ وَ النَّيْتُ لُلَّهِ مُلَا لَلْخِطَابِ به قوله تعالى: ﴿ وَشَدَدُنَا مُلْكُهُ وَ الكلام المخاطب به ... أو الكلام الذي ينبه على المقصود من غير التباس " 4، وجاء في تفسير الرازي أن المقصود بـ (فصل الخطاب): "عبارة عن كونه قادرا على التعبير عن كل ما يخطر بالبال، ويحضر في الخيال بحيث لا يختلط شيء بشيء، وبحيث ينفصل كل مقام عن مقام " 5، ومن بين المعاني التي الموردها ابن عجيبة في هذا السياق: "قيل الكلام البيّن بحيث يفهمه المخاطب بلا التباس " 6، ومن ابن عربي أن فصل الخطاب هو: "الإيجاز في البيان في موطنه لسامع خاص لذي حال خاص " 7، وهذا المفهوم الذي تبناه ابن عربي للخطاب يكشف ملمحا من ملامح توجهات خاص " 5، وهذا المفهوم الذي تبناه ابن عربي للخطاب يكشف ملمحا من ملامح توجهات النظريات الحديثة في تركيزه على السياق، والسامع كأحد عناصر الرسالة اللغوية، كما أن هذا

<sup>1)</sup> ابن عجيبة صاحب المدونة التي تجرى عليها الدراسة في البحث وسيتم التعريف به لاحقا في سياق الكشف عن تكوينه العرفاني دوره في صناعة هذا المنجز الروحي.

<sup>2)</sup> أبو العباس أحمد بن محمد بن المهدي بن عجيبة الحسني الفاسي الصوفي، البحر المديد في تفسير القرآن الجحيد، دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، ط 02، 2002، م 7، ص 222

<sup>3)</sup>سورة ص، الآية: 20.

<sup>4)</sup> الألوسي، روح المعاني، ج 23، مصدر سابق، ص 177.

<sup>5)</sup> محمد فخر الدين الرازي، التفسير الكبير (مفاتيح الغيب)، دار الفكر، بيروت – لبنان، ط 01، 1981، ج 26، ص 188.

<sup>6)</sup> ابن عجيبة، البحر المديد في تفسير القرآن المجديد، تح: أحمد عبد الله القرشي رسلان، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، دط، 2000، م 5، ص 14.

<sup>7)</sup> محي الدين ابن عربي، رحمة من الرحيم في تفسير وإشارات القرآن، جمع محمود محمود الغراب، مطبعة نضر، دمشق، دط، دت، ج 3، ص 506.

المفهوم يتوافق مع فلسفة البحث من خلال دراسة الخطاب ضمن ثنائيتي (المتكلم / السامع)، فضلا عن حيثيات المخاطبة، أو سياقاتها المختلفة.

وقد وردت لفظة خطاب بمدلول ثالث هو الجدال، والحجاج، وذلك في قوله تعالى: ﴿إِنَّ السياق الموقفي هَذَاۤ أَخِي لَهُ رَبِّمَ عُونَ نَجِّه الْمَوْنَ وَعَلَيْ وَعَرْفِي وَالْخِطَابِ اللهِ اللهِ الموقفي الذي وردت فيه الآية هو سياق الحكم، والقضاء كانت دلالة الخطاب أقرب إلى الجدال، والمحاجحة، وهذا ما ذهب إليه الألوسي في التعبير عن دلالة الخطاب: " أي مخاطبته أياي محاججة بأن جاء بحجاج لم أطق رده" وهو المعنى ذاته الذي ورد في تفسير أبي سعود "، وهو المعنى ذاته الذي ورد في تفسير أبي سعود ويدعم الزمخشري هذا الفهم بقوله: "وأراد بالخطاب مخاطبة المحاجج، والمجادل " ، ويرى النعجيبة في معنى الخطاب ذات الرؤية إذ يقول: "وعزني في الخطاب غلبني في الخطاب في الخطاب في الخطاب في الخطاب أقدر منى على الاحتجاج، والمجادلة " ق

إن المعاني الثلاثة التي جاءت بما لفظة خطاب في السياق القرآني تلتئم فيها قرائن الخطاب القائم على الفعل الكلامي، أو التلفظ، فالتوجه بالكلام، والتفصيل فيه، وتبيينه، وكذلك المحاججة، والجحادلة؛ كلها جسدت حالة أداءات تلفظية تتمظهر في وضع الفعل الكلامي؛ لذلك فإن الخطاب من حيث كونه معنى نصيا لم تكن له دلالة قريبة مما جاءت به الآيات القرآنية، وهذا الذي يجب التذكير به بدءا؛ حتى نبني رؤية متكاملة عن مفهموم خطاب يلامس جوانبا من مضامين المدونة محل الدرامية؛ بحكم أن هذا المفهوم يضمر أركان الفعل التواصلي من باث، ورسالة، ومتل، كل هذه الأركان جديرة بالتحليل، والدراسة حتى تتحقق المحاصرة الشاملة لدلالات

<sup>1)</sup> سورة ص الآية:23، .

<sup>2)</sup> الألوسي، روح المعاني، الجزء الثالث والعشرون، ص: 180.

<sup>3)</sup> ينظر: أبو السعود بن محمد العمادي الحنفي، إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، تح: عبد القادر أحمد عطا، مكتبة الرياض الحديثة، الرياض، دط، دت، ج 4، ص 569.

<sup>4)</sup> الزمخشري، الكشاف، ج 05، ص 255.

<sup>5)</sup> ابن عجيبة، البحر المديد في تفسير القرآن المجيد، مصدر سابق، ص 17.

الرسالة التواصلية في بيئتها وسياقاتها الكلية.

أما المعاجم اللغوية، فإن أغلب توصيفاتها لحمولات لفظة الخطاب لم تنزع كثيرا عن الدلالات السابقة التي وردت في تفاسير القرآن الكريم، مع الإشارة إلى بعض الدلالات الأخرى.

فابن منظور (تـ 711 هـ) في معجمه يقول: "الخطاب، والمخاطبة مراجعة الكلام، وقد خاطب بالكلام مخاطبة، وهما يتخطبان" أما الزمخشري فقد أورد معنى أوسع للخطاب؛ حين أضفى على دلالته الأصلية علائقسياقية، أو ملابسات أدائية مصحابة له: " خطب، خاطبه أحسن الخطاب، وهو المواجهة بالكلام "2، ودون الإطناب في دلالات الخطاب عند المعجميين، يمكن القول إن هذه الدلالات في مجملها لم تخرج عن النسق العام الذي تم عرضه سلفا في أوضاع سياقية متباينة.

أما مفهوم الخطاب بعيدا عن الدائرة المعجمية، وفي إطار الدراسات النسقية، فقد تميز بثراء مفهومي مبعثه اختلاف الأنساق الثقافية، والتوسع في المعطيات، والمرجعيات الدراسية المصقولة بنزعة وافدة على الأطر اللغوية التراثية؛ ذلك ما منح الدارسين مجالا واسعا لبلورة مفاهيم تستدعي المفهوم، ومتعلقاته، ونجد هذا التجاوز عند أبي حامد الغزالي (تـ 505هـ)، عندما تقدم إلى توصيف عناصر الخطاب؛ فضلا عن وضعه شروطا للمخاطب، أو السامع، فالله خلق المخاطب بالضرورة يعلم بثلاثة قضايا حول فعل المخاطبة، وهي العلم: " بالمتكلم، وبما أنّ ما سمعه من كلامه، وبمراده من كلامه، فهذه ثلاثة أمور لابد أن تكون معلومة "³، إن هذا الإثراء في مفهوم الخطاب، وماهيته يكشف عن وعي مبكر لدى التراثيين بفلسفة الخطاب في راهنه المحدث؛ وما يؤكد هذا الاستنتاج إثارة إشكالية المتلقي، وما يجب أن يرتبط به من مضامين الرسالة الخطابية، حتى

<sup>1)</sup> محمد بن مكرم بن على أبو الفضل جمال الدين ابن منظور، لسان العرب، دار صادر، بيروت – لبنان – ط03 مد، ج01، ص05.

<sup>2)</sup> أبو القاسم جار الله الزمخشري، أساس البلاغة، تح: محمد باسل عيون السود، دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، ط 01, 01, 01, 01, 01

<sup>3)</sup> أبو حامد العزالي، المستصفى من علم الأصول، دار الأرقم بن أبي الأرقم، بيروت – لبنان، دط، 1999، ج 1، ص 674.

وإن ورد ذلك عند الغزالي في مجرى المفاهيم القرآنية المشكّلة ضمن النسق الديني للخطاب.

إن مثل هذه الرؤية المتحررة من الافتراضات المعدودة لدلالة المعجمية نلمسها كذلك عند فخر الدين الرازي في تفسيره (تـ 606هـ)، حين أثار قضية فارقة حول المراتب التي يمر بما الكلام، لكي ينتهي إلى خطاب، وكذا مراتب القدرة على التعبير عما في الضمير. يقول في الباث هو: "الذي يحصل له إدراك، وشعور، ويحصل عنده قدرة على تعريف غيره الأحوال المعلومة له، وذلك هو الإنسان، وقدرته على تعريف الغير الأحوال المعلومة عنده بالنطق، والخطاب" أ، وبعد ذلك يشير إلى مراتب الكفاءة الخطابية، فيقول: "ثم أن الناس مختلفون في مراتب القدرة على التعبير عما في الضمير"<sup>2</sup>، ويقسم ذلك إلى ثلاث مراتب أساسية. ثم ينتهي موقفه إلى تفسير (فصل الخطاب) بكون المخاطب، أو (الباث)" قادرا على التعبير على كل ما يخطر بالبال، ويحضر في الخيال، بحيث لا يختلط شيء بشيء، وبحيث ينفصل كل مقام عن مقام، وهذا معنى عام يتناول جميع الأقسام"<sup>3</sup>، وبالرغم من أن كلام الرازي جاء في سياق تفسير الخطاب القرآبي وقوفا عند قوله تعالى: (فصل الخطاب)؛ إلا أنه تجاوز الطرح المعتاد، وقطع خطوات متقدمة لإرساء مفاهيم أخرى للخطاب عندما استرسل في تحليل القدرة الخطابية للمتكلم، ومستوياتها، فالخطاب عند فحر الدين الرازي بالرغم من كونه خطابا إلهيا؛ إلا أنه استطرد في تحليل، وتنزيل واقعية هذا الخطاب إلى مستوى كلام البشر في أعلى مراتبه، في استدراج بيّن يتيح إسقاط آليات التحليل على الخطاب القرآني، والتي لم تكن تتجاوز إجراءات التفسير، ضمن حلقات معروفة، وشروط موصوفة، فالخطاب الإلهي لايتيح المعالجة وفق الآليات غير التقليدية، وبإقحام كلام البشر ضمن منظومة الخطاب أضحى الآن موضوعا لهذه الآليات، ولكن في مجاري الاستطراد التحليلي.

<sup>1)</sup> فخر الدين الرازي، التفسير الكبير (مفاتيح الغيب)، مصدر سابق، ج 26 ص 187.

<sup>2)</sup> المصدر نفسه، ص 187.

<sup>3)</sup> المصدر نفسه، ص 188.

وبالتحول إلى الدراسات اللغوية الحديثة عند العرب، لم يكن الخطاب متحررا من المفاهيم الغربية، والاصطلاحات التي أدرجتها الدراسات اللسانية في سياقات مختلفة، حيث اقتصر الباحثون العرب في حالات كثيرة على ترجمة هذه المفاهيم، بل الاحتفاء بحا دون أية ملامسة للمفاهيم التراثية، أو محاولة بعثها في هذا السياق اللغوي الحداثي بما يضمن صيانة المدلولات المعجمية مع استدعاء الاصطلاحات النقدية المختلفة، وهذا الذي نبّه إليه عبد الله إبراهيم معلقا على هذه الممارسة العربية تجاه مفهوم الخطاب "مصطلح الخطاب واضح الدلالة في الأصول، ولا يثير فيها دلالة، أو ممارسة أية إشكالية، إنما تكمن الإشكالية الأساسية في اجتذابه القصري خارج حقله، وشحنه بدلالات غريبة عنه، وذلك بتأثير مباشر من (المحمول الدلالي) لمصطلح الخطاب(العربي)، وقوضه، أو كاد من الداخل؛ بحجة تحديث دلالة المصطلح الخطاب(العربي)، وقوضه، أو كاد من الداخل؛ بحجة تحديث دلالة المصطلح الخطاب العربي أبعد وظيفيته في تحريك آليات التحليل المستحدثة، وأخر إلى حد ما طموح إقامة منهج داخلي ينطلق من خصوصية الخطاب المحلي، ويتساوق مع كل معطياته المميِّزة، ما في ذلك المشكلات الإيديولجية، والبنيات الروحية.

#### 1-2 الخطاب في الدراسات الغربية:

سيكون من المنطق أن نستجلي معالم الخطاب في الدرس الغربي بدءا من الأصول المعرفية لهذه الدراسات، وفق ما جرى سابقا في تحديد هذا المفهوم في الدرس العربي، فالدراسات الغربية الحديثة كلها تمتد الى جذور فلسفية معينة، لذا وجب أن نقف عند مفهوم الخطاب في إطاره الفلسفي، والبداية تكون بأفلاطون عميد الفلسفة اليونانية، ومرجعية الكثير من الأبحاث الغربية، حيث استند في تحديده لمفهوم الخطاب إلى معايير عقلية منطقية لبلوغ مرامه، ومن ثمّ تسنى

<sup>1)</sup> عبد الله إبراهيم، الثقافة العربية الحديثة والمرجعيات المستعارة، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط1، 1999، ص102.

للفلاسفة تأسيس العقل الغربي، أو ما يعرف باسم" اللوغوس" الذي أصبح يحمل دلالة جديدة تمثلت في الخطاب، أو الكلام، وذلك استنادا للمعايير ذاتها، لتحل محل مفهومه التقليدي الذي وضعه الحكماء الطبيعيون، إذ كان يعني آنذاك" الجمع "، أو الكل باعتبار الطبيعة هي الكل الذي يجمع شتى أصناف الكائنات  $^2$ .

ويعد ميشال فوكو (Michel Foucoult) من أبرز المعرفيين الذين أضفوا على الخطاب أبعادا إبستيمولوجية حين خلص إلى أن الكلمات لم تعد تعني الأشياء، وإنما أصبحت لسان حالها، فالكلمات ليست أكثر من ناقل أمين لمختلف الأشياء؛ ليكون الخطاب عنده " ممارسات تكون، ولم وكيفية منسقة الموضوعات التي نتكلم عنها، وبطبيعة الحال خطابات بدون إشارات " ق، ولم يقتصر اشتغاله بالخطاب عند هذا الطرح؛ بل أبرز ملامح المخايثة، والسياق في سبيل الوصول إلى دلالات هذا الخطاب حينما صب اهتمامه على دراسة الخطاب دون ملامسة "العناصر الخارجية الداخلة في تشكيله؛ مما يجعل الخطاب لا يحيل على أي مرجع، أو مركز إحالي يرتكز عليه، بل إن النظام الداخلي لهذا الخطاب هو الذي يقوم بعملية التأخير، فيكون معجما بذاته مكتفيا بالصلات التي تربطه مع غيره من الأنظمة، والأنساق، فيكون الخطاب انطلاقا من هذا الأفق ممثلا لغويا للبنية الثقافية للحقبة التي انتج فيها" 4. وللإشارة، فإن مفهوم الخطاب عند(فوكو) لم يبتعد عن المنطق، والفلسفة، فقد نُقلت عنه مفاهيم عدة تتماهى في هذين المخفين، مثل هذا التعريف الذي يُمثل فيه الخطاب على أنه: "عملية عقلية منظمة تنظيما الحقلية الجؤية، أو ععلية من سلسلة من العمليات العقلية الجزئية، أو تعبير عن الفكر بواسطة منطقيا، أو عملية مركبة من سلسلة من العمليات العقلية الجزئية، أو تعبير عن الفكر بواسطة منطقيا، أو عملية مركبة من سلسلة من العمليات العقلية الجزئية، أو تعبير عن الفكر بواسطة منطقيا، أو عملية مركبة من سلسلة من العمليات العقلية الجزئية، أو تعبير عن الفكر بواسطة

-

<sup>1)</sup> اللوغوس: كلمة اغريقية لها عدة معاني منها لغة مجردة وفكر برهاني واستدلالي، كما تعني أيضا الخطاب باعتباره جملة من الملفوظات المتسلسلة والمترابطة عضويا والتي تحيل إلى موضوع معين وترتبط بحق ثقافي محدد.logos: الموضوع، الفكرة، الفكر، البرهان وبالنسبة لأرسطو تشكل محاكاه فعل حقيقي. ينظر: جبر الدبرنس، قاموس السرديات، تر: السيد إمام، ميراث للنشر، والمعلومات، القاهرة، ط1: 2003، ص: 104.

<sup>2)</sup> جبر الدبرنس، قاموس السرديات، ص 104.

<sup>3)</sup> عبد الغني بارة، إشكالية تأصيل الحداثة في الخطاب النقدي العربي المعاصر، المصرية العامة للكتاب، دط: 2005، ص: 30.  $^4$ ) المرجع نفسه، ص331، 332.

سلسلة من الألفاظ، والقضايا التي يرتبط بعضها ببعض"<sup>1</sup>، وبتتبع أغلب تعريفات (فوكو) بحده يركز بصورة واضحة على المنطوقات بوصفها تنتمي إلى ذات التشكيلة الخطاب، فهو ليس وحدة بالاغية، أو صورية قابلة لأن تتكرر فيما لا نهاية، يمكن القول الوقوف على ظهورها، واستعمالها خلال التاريخ... بل هو عدد محصور من المنظومات التي تستطيع تحديد شروط وجودها"<sup>2</sup>. لم يتوقف (فوكو) في إحاطته بماهية الخطاب عند الحدود المباشرة لهذه العملية، أو العلائق المجاورة بل تشعب به ضمن مسارات مختلفة فاقت عتبة المنطوق، واعتبرها أبسط جزء في الخطاب، وأن هذا الخطاب يستدعي أطرافا تسهم في إنتاجه، وتلقيه " في عملية تبادلية إذ لا تعود مرجعية الخطاب إلى الذات، أو المؤسسة، أو إلى الصدق المنطقي، أو إلى قواعد البناء النحوي، وإنما إلى الممارسة، الممارسة الخطابية، وغير الخطابية؛ على أن لا نفهم العلاقة بين الممارسات على أساس الأسباب، والنتيجة، وإنما على أساس العلاقة التبادلية".

ولقد تطور مفهوم الخطاب في إطاره الفلسفي تطورا يتماشى بتوازي مع نضج المعرفة في الفكر الإنساني، والعلمي، ومن صور هذا النمو في الاشتغال على ماهية الخطاب في الكتاب الذي ألفه روني ديكارت(Rene Descartes) بعنوان "مقالة الطريقة" ( Rene Descartes)، هذا الكتاب أثار قضايا مهمة حول الخطاب. وبعد الخروج نسبيا من الرواق الفلسفي درج الباحثون في هذا النسق إلى الإشارة للباحث اللساني فرديناد دي سوسير ( Perole) حين صدور كتابه محاضرات في اللسانيات العامة، فقد ميز فيه بدقة بين اللغة جزءا جوهريا من اللسان فضلا عن كونها منتوجا (Langue)، والكلام (Parole)، فاعتبر اللغة جزءا جوهريا من اللسان فضلا عن كونها منتوجا

<sup>1)</sup> جميل صليبا، المعجم الفلسفي بالألفاظ العربية والفرنسية والانجليزية واللاتينية، ج1، دار الكتاب اللبناني، بيروت، دار الكتاب المصري القاهرة، ط1، 1978، ص204.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المصدر نفسه، ص 111.

<sup>3)</sup> مهى محمود إبراهيم الغنوم، تحليل الخطاب في النقد العربي الحديث، دراسة مقارنة في المنهج والنظرية، رسالة دكتوراه، كلية الدراسات العليا، الجامعة الأردنية، 2004، ص18.

اجتماعيا لملكة اللسان، يتبناها المجتمع لتسهيل ممارسة هذه الملكة عند الأفراد، فالخطاب عند دي سوسير يراد به الكلام، والكلام حسب اللسانيات البنيوية هو الملفوظات اللسانية التي تتعدى الجملة، وهو نتاج فردي يصدر عن وعي، وعن إرادة، ويتصف بالاختيار، ويبرز ذلك في الحرية التي يمتلكها المتكلم كاستخدامه للأنساق التعبيرية المختلفة، واستعانته في إبراز أفكاره بآليات مختلفة (نفسية، فيزيائية).

أما اللغوي هاريس (Harris)، وهو يطرح آراءه التوزيعية نبّه إلى دراسة هذا التسلسل معتبرا الخطاب "وحدة لسانية متكونة من جمل متعاقبة" وبذلك مثّل الخطاب مقابلا للجملة المألوفة، ولكن الجملة وحدة بنائية، أو معيارية، أو مؤشر انطلاق فعل الخطاب، لكن الذي يبدو من هذا الطرح أن الخطاب لا يزال قيد الفعل الكلامي بأركانه الفيزيائية، والنفسية، وغيرها.

ويستحضر في هذا الصدد اللساني بنفيست (Benvenist) أركان الخطاب كمكون مفهومي لفعل الخطاب؛ حينما يعتبره ملفوظات تتطلب وجود متكلم تنطلق منه لتوجه إلى السامع، ويبعد بعد ذلك عنصر الإقناع مركزا نجاح التواصل الخطابي على فعل التأثير، والأساسي في هذا العرض عند بنفيست، هو أن الخطاب عنده لا يزال قريبا من التلفظ، ويعتبره "اللسان باعتبار أن الإنسان المتكلم يضطلع به، وفي ظروف ذاتية متبادلة تجعل التواصل اللساني ممكنا"³، وإذا أردنا أن نورد بعض المفاهيم الأكثر انسجاما مع التغريدات الحداثية نلمس ذلك بدءا عند حاكبسون ( Roma Gakobson) الذي ينظر إلى الخطاب من زاوية أدبية فنية، أو شاعرية حين يرى أنه: " نص تغلبت فيه الوظيفة الشعرية للكلام"⁴.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ferdinand De Saussure, Coure de l'inguistique general, Granle, Edition Talantikit, Bejaia, 2014.p: 36.37.

<sup>2)</sup> باتريك شارودو، دومينيك منغو، معجم تحليل الخطاب، تر: عبد القادر المهيري، حمادي صمود، دار سيناترا، المركز الوطني للترجمة، تونس، 2008، ص 180.

<sup>3)</sup> معجم تحليل الخطاب، مرجع سابق: ص181.

<sup>4)</sup> نور الدين السد، الأسلوبية وتحليل الخطاب، دار هومه، الجزائر، دط، 1997، ج2، ص 11.

أما الناقد الروسي ميخائيل باختين(Mikhail Bakhtin)، فلم يبتعد عن سابقيه حول تمثّل الخطاب في فعل التلفظ، واختلف معهم فقط عندما أضفى على عملية التلفظ خاصية "تعدد الأصوات، أو تعدد الذوات القائمة بالتلفظ عبر أصوات داخل الخطاب المعنى"1، كما أنه رفض النظرة الشكلانية، أو البنيوية التي تدرس (اللغة/الخطاب) وفق نسق جامد ثابت الدلالة، وأثار بذلك قضية الفاعلية اللغوية، أو الخطابية التي تحكمها منظومة من العلاقات الجتمعية المتفاعلة باستمرار.

إن باحتين اشتغل بعد ذلك على عملية التلفظ، أو مكوناتها، وظروفها والذي يمكن أن يفهم من تحليله الشامل للبنيات اللغوية هو أنه لم ير فرقا بين اللغة، والتلفظ، والخطاب، وتأكيده دائما على أن " الخطاب يعيش على حدود سياقه، وعلى حدود سياق الآخرين" $^2$ ، وقد وردت  $^3$ ي معجم دوبوا (Dubois) أربعة معاني لمفهوم الخطاب جاءت كما يلي

1)- الخطاب فعل لغوي، أو ممارسة تلفظية.

2)- الخطاب تركيب يوازي الجمل، أو يفوقها، فهو يتشكل من تتابع يبني خطابا له بداية، ونهاية، وهو بهذا المفهوم مرادف للفظ.

3)- في ميدان البلاغة يعتبر الخطاب متتالية شفهية، هدفها الإقناع، والتأثير في المخاطَب.

4)-في مجال اللسانيات يعتبر الخطاب لفظ يتعدى تركيب الجملة من حيث بنود تسلسل الجمل.

تعكس في الأخير جملة التعاريف التي سبقت حول مفهوم الخطاب مدى التباين، والتضارب الذي يطبع هذا المفهوم، وكما ذُكر بداية يبقى هذا التباين وليد المنطلقات التي نظر من حلالها إلى

<sup>1)</sup> نورة بعيو، تحليل الخطاب( نسبية النظرية وقيود المنهج)، مجلة الآداب العالمية، اتحاد الكتاب العرب، العدد 143، صيف 2010، ص 35

<sup>2)</sup> ميخائيلباختين، الخطاب الروائي، تر: محمد برادة، دار الفكر للدراسات، القاهرة، ط 01، 1987. ص 57. <sup>3</sup>(Jeandubois et autres, Dictionnaire de linguistique, Librairie Larousse, paris première édition, 1999, p 150.La

هذا المفهوم تبعا للتراكمات التاريخية، والنمو الذي طرأ على مختلف المعارف اللغوية، ولذلك يمكن رصد تحديدات للخطاب قدمت في إطار نموذج صوري، والتي ترى الخطاب وحدة متلاحمة تتألف في أكثر من الجملة، وتحديدات أخرى قدمت الخطاب في إطار النموذج الوظيفي (إجرائي) والتي ربطت اللغة بالاستعمال، وتحديدات تعقل الخطاب بالتلفظ، وذلك لأن هذه التلفظات ماهي إلا وحدات إنتاجية للغة، سواء كانت مكتوبة، أو ملفوظة، وهي بالضرورة رديفة السياق الذي أنتجت ضمنه.

وللإشارة فإن من بين الاضطرابات المفهومية التي مست الخطاب هو ذلك التداخل الذي حصل بينه وبين المفهوم النصي، ولقد كان من المفيد أن نبسط هذه القضية، حتى نضمر هذا التمازج في صوره التي تحدث تداخلات اصطلاحية تؤثر على دقة المفاهيم الموظفة.

#### 3-1 بين الخطاب والنص:

إن مفهوم الخطاب، والنص من العناصر اللغوية التي تماهت في مناسبات كثيرة، ولذلك فإن التفريق بينها أمر عسير، وهذا ما نلمسه في الدراسات اللسانية الحديثة.ففي موسوعة اللغويات العالمية، نجد أن الخطاب، والنص يستخدمان بدلالة واحدة، وهما وحدة لغوية تتعدى حدود الجلملة أ، أما في معجم اللسانيات الحديثة فنجد أن " بعض اللسانيين يميز النص(Text) على أنه مكتوب، ولكن البعض الآخر يستخدم المصطلح Discourse للإشارة إلى الحديث المنطوق (Spoken Discourse)، والحديث المكتوب (Written Discourse)، ويعرّف كل من قريماص(Spoken Discourse)، وكوريتس (Korytts) الخطاب انطلاقا من مقارنته بالنص، ويستخلصان سبعة معان 3:

<sup>1)</sup> مهى محمود إبراهيم، تحليل الخطاب في النقد العربي الحديث، مرجع سابق، ص: 21.

<sup>2)</sup> سامي عياد حنا، كريم زكي حسام الدين، نجيب حريس، معجم اللسانيات الحديثة( انجليزي، عربي)، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، ط1، ص40.

<sup>3)</sup> ربيعة العربي، الحد بين الخطاب والنص، مجلة علامات، المغرب، العدد 33، 2010، ص34، 35.

- 1)- الخطاب مرادف للنص.
  - 2)- مرادف للفظ
- 3)- متوالية من الجمل الملفوظة.
  - 4)- موضوع نحو الخطاب.
    - 5)- مقدرة خطابية.
- 6)- نتيجة لتفعيل الخطاب؛ لأنه تحويل البني السميو-حكائية إلى بني خطابية.

7)- إجراء يفرض نسقا يركز على الطابع المكتوب، أو المنطوق في إقامة هذا الفصل. ومن ثمة يصبح النص مادة خام، إنه مضمون، وملفوظ قابل لأن يتجسد في الخطاب.

وبتتبع مختلف التصورات التي لا يمكن عرضها كلية يمكن الخروج بجملة من الفروقات بين النص، والخطاب كما وردت على ألسنة العديد من اللسانيين في النقد الحديث.

فالنص عندكريستيفا (Julia Kristeva) يتجاوز الخطاب، ويتميز عنه بخاصية إنتاجية؛ بمعنى أنه قابل للتفكيك، وإعادة البناء من جديد، وللنص كذلك خاصية التقاطع مع نصوص أخرى، وهو ما أسمته كريستيفا بالتناص. وعموما نلمس عند رولان بارت (Roland Barthes) المنظور ذاته، فهو يرى أن النص: "يظل على كل الأحوال متلاحما مع الخطاب، ولا يستطيع أن يتواجد إلا عبر خطاب آخر "أ، وفي هذه الرؤية انحياز لفكرة الإنتاجية، والتناص.

ولا بد من الإشارة هنا إلى بعض الملامح الفارقة بين المصطلحين، والتي جرت على لسان الدارسين بكثرة، وهي استحضار الوعاء الإنتاجي، أو تجاهله لكلا المنتوجين؛ إذ كان السياق ركنا مفهوميا يعبر عن الخطاب، وهذا ما ذهب إليه آدم ( Adam) لما أشار إلى أن: "الخطاب هو ( النص + ظروف الإنتاج)" فالخطاب وفق هذا النص + ظروف الإنتاج)، والنص هو ( الخطاب - ظروف الإنتاج)" فالخطاب وفق هذا

<sup>1)</sup> بشير ابرير، في تعليمية الخطاب العلمي، مجلة التواصل، جامعة باجي مختار عنابة، العدد 02، جوان 2001، ص77.

<sup>2)</sup> محمد القاضي وآخرون، معجم السرديات، دار الفرابي للنشر والتوزيع، لبنان، ط 01، 2010، ص 454.

التصور ملفوظ قابل لأن يتميز بخصائص نصية؛ بحكم أنه أوسع من النص، ويكتمل بعد ذلك هذا المفهوم بتمظهر الخصائص التمييزية من حيث كون الخطاب فعلا منجزا في مقام معين، ومكان معين، وزمن معين، في حين أن النص بنية مجردة ناتجة عن إسقاط السياق الفاعل في النص، كما أن الرؤية الأولى التي لا ترى فرقا بين الخطاب، والنص دعمتها إجراءات (مايكل ستابس) (Michael Stubbs) الذي تعامل معها كمفهوم واحد، وإن كان يرى أن النص قد يكون مكتوبا؛ بينما الخطاب محكيا، وقد لا يكون النص تفاعليا، بينما الخطاب يكون كذلك... 1

بعد هذا العرض لمختلق الآراء حول قضية (النص/ الخطاب) يمكن الخروج بجملة من الفوارق البيّنة، والتي برغم من ترددها على ألسنة الدارسين إلا أنها لم تكن حاسمة في التمييز بين الخطاب، والنص، لأن العرض التنظيري لمثل هذه الفوارق لم يكن كافيا، بحكم عدم اعتبارها في أغلب الممارسات النقدية، والمقاربات اللسانية، وتتخلص هذه الفوارق استنتاجا فيما يلى:

- الخطاب وحدات لغوية تتكون من سلسلة من الجمل؛ بينما النص لا يتحدد بهذه السلسلة بل قد يتشكل من كلمة، فجملة، فأكثر.
- الخطاب مظهر نحوي مركب من وحدات لغوية قابلة للوصف، والتعيين، أما النص فهو مظهر دلالي يتم فيه إنتاج المعنى الذي يتحول إلى دلالة في حالة تشكّله في ذهن القارئ.
- النص يتحدد بخاصية الكتابة، والخطاب هو الكلام الملفوظ، وبذلك فهو يفترض وجود المتلقى لحظة ذات الخطاب، بينما يتوجه النص إلى متلق مفترض ومؤجل.
- الخطاب أشمل، وأوعب من النص، والنص بنية، أو موضوع مجرد عن السياق، بينما الخطاب هو نص يستحضر ملابسات إنتاجها، وتلقيها، فالخطاب بذلك قد يتعدى اللغة ليكون سلوكيات، أو حركيات تواصلية تستهدف التواصل.

<sup>1)</sup> سارة ميلز، الخطاب، تر: يوسف غول، منشورات مخبر الترجمة في الأدب واللسانيات، جامعة منتوري، قسنطينة الجزائر، 2004، ص03.

وهناك فارق جوهري يمس الدراسة بشكل مباشر، مفاده أن الخطاب مصدره فردي، ويكون له هدف التواصل، والتأثير في السامع، كما أن متلقي الخطاب لا بد أن يتوصل إلى الهدف الذي يحمله الخطاب، وينطوي عليه، ليستطيع بعد ذلك القيام بتحليله، وتأويله 1.

بناء على ما سبق من تميزات للخطاب على النص، والمفاهيم المختلفة التي عرفها الخطاب يمكن أن ننتهي إلى أن وصف مضمون المدونة محل الدراسة بالخطاب جاءت مستندة إلى عدة فوارق تمييزية، أهمها الفارق الأخير الذي يؤكد هوية المدونة المبنية على مضمونه، فضلا عن هدف هذا الخطاب الذي يمنح للمتلقي رخصة التحليل، والتأويل قصد الوصول إلى أهداف الخطاب، وما ينطوي عليه من دلالات مختلفة في إطارها السياقي، أو في مجالها النسقي.

#### 2- أنواع الخطابات:

ربما كان الداعي لإدراج هذا العنوان كجزء من البناء الأساسي لهذه المقاربة هو تواصل هاجس مفهوم الخطاب ضمن هذه الكثافة المبنية على تصورات ذاتية، أو تجذيرات مرجعية، كما أن الذي يُرتجى من استحضار نماذج الخطابات في هذه الجزئية البحثية هو محاولة بناء تصور ينتهي إلى الوقوف على مفهوم ما للخطاب، هذا المفهوم هو الذي تعتمده الدراسة، دون إمكانية إغفال القضية الأساسية التي تفضي إلى تعدد مفاهيم الخطاب، وتعدد الخطابات في حد ذاتها، فالخطاب خطابات:

#### 1-2 الخطاب الشعري:

إذا كانت معظم مفاهيم الخطاب ركزت على التلفظ كمعْلم، أو شرط من شروطه المحورية؛ فإن الخطاب الشعري لا يمكن أن يستجيب بالضرورة لهذا المبدأ في كل مواقف الإنتاج، بحكم أن فلسفة هذا المفهوم قامت على تقديم الخطاب الشعري بخصوصياته التي لا تكتفي بترتيب الكلمات لأداء المعنى؛ إنما لا بد أن يكون هناك تفاعل، وترابط، وتناسق بين الجمل يفضي إلى

17

<sup>1)</sup> مهي محمود ابراهيم، تحليل الخطاب في النقد العربي الحديث، مرجع سابق، ص24.

تكثيف الدلالة من زاوية، والانسجام الصوتي من زاوية أخرى، ومن ثم ندرك تماما أن بعد الشاعرية يعد مفصليا في ذلك، فضلا عن الظواهر الشكلية ذات الطابع المعياري، والتي غالبا ما تمنح القالب الفني لهذه الخصوبة الدلالية.

إن الخطاب الشعري كما تصوره عبد القاهر الجرجاني هو إفراز العلاقة بين الشاعر، واللغة، والتي مثّل لها بالعلاقة بين الصائغ، ومادته الخام، فهو: "لا يصنع المادة بل يعيد تشكيلها، وكذلك الشاعر ليس هو الذي يبدأ المواضعة على الألفاظ، ويحدد دلالتها، ولكنه يعيد تشكيلها في علاقات جديدة، لتنتج شكلا يؤثر بدوره على دلالتها، ومن ثمّ يمنحها فصاحتها، وبلاغتها".

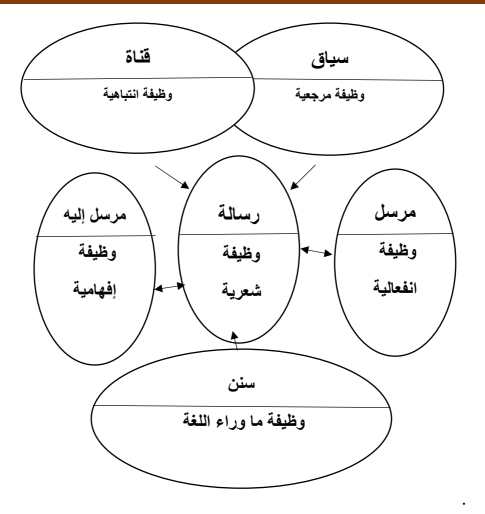
إن هذا الشكل الجديد، والمؤثّر لهذه العبارات يحيلنا على الوظيفة الإنشائية للخطاب عموما، والتي من الممكن أن ترتقي به من خطاب مألوف يقتصر على الوظيفة الإبلاغية، أو الإبحامية إلى خطاب شاعري يفصح عن وظيفة إنشائية وفق تصور حاكوبسون (Jakobson) حين يقول: " لا يمكن للتحليل اللساني للشعر أن يقتصر على الوظيفة الشعرية، فخصوصيات الأجناس الشعرية

المختلفة تستلزم مساهمة الوظائف اللفظية الأخرى بجانب الوظيفة الشعرية المهيمنة، وذلك وفق نظام هرمي متنوع "2تستجمع مفاصله هذه الخطاطة المرافقة: 3

2) رومان حاكبسون، قضايا الشعرية، تر: محمد الولي ومبارك جنون، دار توبقال، الدار البيضاء – المغرب، ط 1، 1988، ص 32.

<sup>1)</sup> مفهوم النظم عند عبد القادر الجرجاني، د نصر حامد أبوزيد، مجلة فصول، العدد الأول، م ص17.

<sup>3)</sup> الطاهر بن حسين بومزبر، التواصل اللساني والشعرية (مقاربة تحليلية لنظرية رومان جاكبسون)، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط 01، 2007، ص 42.



فالخطاب الشعري وفق هذا التصور يتجاوز دور الاتصال الطبيعي؛ لأنه يتأسس على علاقات داخلية معقدة، واعتماد التشابه، واعتنائه بالترادف، والتوازي من خلال تكرار الصوت، والنبر، والصور، والقوانين، وهو بذلك يكثّف اللغة كثافة تتبدد أمامها ملامح اللغة الإخبارية، أو التعاقبة.

ومن المعطيات التي أضحت تسلم بها المقاربات الحديثة هي أن الخطاب الشعري لم يعد تحكمه تلك التصورات التقليدية التي تُسابق النظر إلى الصرامة البنائية، والتنظيم الصوتي، فضلا عن مختلف المظاهر اللغوية التي تنتهي به إلى خصوبة دلالية تمنح له وصف الشعري، بل تمدّدت الرؤية إلى تصور شمولي يستدعي عناصر حداثية زادت المفهوم غموضا أكثر على غرار ما صادف جميع المصطلحات التي أصابحا هذا الانزلاق المعرفي غير المنضبط، ولذلك تحول المفهوم الصارم للخطاب الشعري إلى مفهوم مفتوح يتعسر الاستقرار فيه على تصور مرحلي، يكون منطلقا لتنميط مختلف

الروافد البنائية، أو المضمونية.

لقد أضحى الخطاب الشعري اليوم يخترق الايديولوجيا، والسياسة اختراقا ينتهي عادة إلى طرح يعده البعض ملمحا من ملامح الشاعرية، أو الشعرية.

إن منشأ هذا التصور كان يترعرع في حضن مقولة الانزياح، والترحال، والانحراف، فجون كوهين (Jean Cohen) يركز كثيرا في تعريف الشاعرية على إحدى تلك المقولات السابقة، فهو يرى أن الشعر "علم الانزياحات اللغوية"، هذا الانزياح يراه كوهين متحسدا مثلا في المجاز عبر الاستعارة، ، ومن ثمّ "فإن الخطاب الشعري يقوم على اختراق العادة".

ويرى تودوروف( Todorov) الخطاب الشعري خطابا هادفا متصاعدا نحو غاية معينة، وهو تعبير ينفصل عن الجاهز من اللغة، أو الخطاب اليومي الذي لا يتعدى أن يكون خطاب وسيلة، ولذلك فإن" العمل الشعري ليس ممكنا إلا عبر فصل الخطاب – الذي يعبر العمل الفني به عن نفسه – عن كلية اللغة، إلا أن هذا الفصل لا يتحقق إلا إذا كان للخطاب ذاته حركته الخاصة المستقلة."3.

أما نظرة الدارس العربي الحديث للخطاب الشعري، فلقد ظلت أحيانا تتلحف بالتصور الغربي وأحيانا أخرى تنطلق من وجود توصيفات فارقة في التراث العربي، وهي أكثر من كافية لبناء رؤية تستحضر مختلف الأركان الخطابية، والمكونات الشعرية لهذا الخطاب، فسعيد يقطيني يرى أن "النص الشعري بنية واحدة كبرى قائمة على التكامل، والانسجام بين عناصرها، ومكوناتها، ووحداتها، ويخضع هذا النص إلى عملية بناء جديدة بوصفه كلا في أثناء القراءة النقدية"4.

20

<sup>1)</sup> جون كوهين، بنية اللغة الشعرية، تر: محمد الولي، محمد العميدي، دار توبقال، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 1986، ص15.

<sup>2)</sup> محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري(استراتيجية التناص)، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، طـ03، 1992، صـ13.

<sup>3)</sup> رابح بحوش، الأسلوبية وتحليل الخطاب، منشورات جامعة باجي مختار، عنابة، الجزائر، دط، دت، ص88.

<sup>4)</sup> سعيد يقطين، انفتاح النص الروائي( النص-السياق)، منشورات المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 1989، ص91.

وذهب عبد المالك مرتاض في إطار إبراز فاعلية إلى أن "البنية تمتلك وظيفة جوهرية في الخطاب الشعري"، حيث اتفق مع تصور القدامى بالاحتفاء بالجانب الشكلي، والايقاعي في تمظهر الخطاب الشعري، أو كجوهر لهذا الخطاب؛ إلا أن هذا لا يعني تغييب المعاني، والدلالات، وهذا ما ساقه عبد المالك مرتاض على لسان النقاد حول هذا الخطاب قائلا: "إن الشعر ليس معاني، ولا أفكار، ولا يراد به التنظير الفكري المعقد، وإلا لاتخذ ذلك سبيلا للفلسفة، والمنطق، أو هما جميعا، للبحث في الجواهر، والقيم، وإنما هو بُنى، وبقدر ما تجمل البينى، وترقى، ويحسن الشاعر تبويئها مقاماتها من الخطاب بقدر ما يجمل شعره، ويرقى".

إن التمركز حول دور البنية يصب كله في قالب المعنى، إلا أن الخاصية الشعرية هي التي أعطت له ثوب الشكل، والايقاع، وجعلته في صدارة اهتمام النقاد، وبناء على هذا التكامل يصبح من غير المجدي قصر الشاعرية، أو الشعرية على الكفاءة الشكلية؛ بل إن التوهج الشاعري، والفاعلية الأدبية تستدعى كذلك كل ما يخدم هذا المسعى الجمالي.

#### 2-2 الخطاب السردي:

تنامى مصطلح السردية، وتبلور ضمن إرادات النقدي الغربي، وفي خضم ذلك أنتج هذا التبلور جملة من التقنيات التي تميّز مكونات الخطاب، أو النص الأدبي، وتكشف خصائصه البنيوية، ومضامينه الانفعالية، والمتتبع لهذا النمو السردي سيدرك نسبة الفاعلية التي وصل إليها هذا المفهوم، فالسردية اليوم أضحت منهجا، أو آلية لملاحقة النصوص، أو الخطابات السردية، أو الحكائية، ولذلك، وقعت مهاترة صارخة في التمييز بين السردية كملمح للخطاب الحكائي، أو السردي، وبين السردية التي يتصورها آخرون آلية لمعالجة الحكي، وبحكم أن الذي يناسب هذا السياق التحريري هو ملامسة المفهوم الشامل للخطاب السردي، سيتجه الإجراء كلية نحو هذا الاتجاه.

21

<sup>1)</sup> عبد المالك مرتاض، بنية الخطاب الشعري، دار الحداثة، بيروت – لبنان، ط1، 1986، ص34.

لقد أبدت السرديات في مقارباتها المختلفة وجود تنظيمات متشابكة، ومجردة هي التي تعرض النموذج النصي، والحكم على سرديته من عدمها؛ لأن "كل خطاب سردي، وغير سردي باعتباره يمثل الإمكانيتين: إما يكون الخطاب تسلسلا منطقيا بسيطا للجمل، وبالتالي، فإن المعنى لا يكون إلا نتيجة لاطراد يتجاوز اللسانيات، أو السيميائية، وإما يكون الخطاب دالا، وفعلا لغويا واعيا، ومحتويا على تنظيمه الخاص" والسرد فعل الحكي المنتج للمحكي، والذي يقصد بالحكي النت السردي، الذي لا يتكون فقط من الخطاب السردي، الذي ينتجه السارد، بل أيضا من الكلام الذي يلفظه الممثلون، ويستشهد به السارد، فالمحكي إذا يتكون من اتنابع، وتناوب خطاب السارد، والممثلين 2.

إن هذا العرض فرّق بين الخطاب السردي الذي يرتبط أساسا بالسارد، وبين خطاب المثلين، والذي يتمظهر فيما يلفظونه أثناء الأحداث الحكائية، وكل هذه المكونات يجمعها مفهوم المكحي" الذي يوفق بين خطاب السارد، وخطاب الممثلين، فالقصة مثلا تشمل الأحداث التي تكون موضوع خطاب السارد، وكذا الأحداث التي يحكيها خطاب الممثلين، ومن ثم فهي تتضمن العالم المسرود، والعالم المتمثل في آن واحد" قي وفق المعادلة التالية:

#### المحكي = خطاب السارد + خطاب الممثلين.

ويعتبر رولان بارث السرد فعلا لا حدود له، فهو يتسع ليحتوي كل الخطابات، من المحيط الأدبي، أو خارج هذا المحيط، "فأنواع السرد في العالم لا حصر لها، وهي قبل تنوع كبير في الأجناس. فالسرد يمكن أن تحتمله اللغة المنطوقة شفوية كانت، أم مكتوبة، والصورة ثابتة كانت، أم متحركة..."4

<sup>1)</sup> رشيد بن مالك، قاموس مصطلحات التحليل السيميائي للنصوص، دار الحكمة، الجزائر، 2000، ص 121.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) عبد القادر شرشار، تحليل الخطاب الأدبي وقضايا النص، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، سوريا،  $^{2006}$  م $^{61}$ .

<sup>3)</sup> المرجع نفسه، ص61.

<sup>4)</sup> المرجع نفسه، ص71.

أما تريفتان تودوروف، فقد نوّه إلى أولوية إدحال مفهوم الخطاب ضمن تحديد الأدب مفهوميا، ومن ثمّ توظيف مصطلح الخطاب بلدل الأدب، أو العمل الأدبي، وقد أثار قضية تثير بدورها هامشا من الغموض حول الخطاب السردي، وعلاقة الخطاب بالسرد، حينما اعتبر تجلي الخطاب عنصرا مهما من العناصر السردية، فكان الخطاب جزءا من السردية، في حين أن هناك توجها من الدارسين يعدّ السرد مظهرا تمييزا للخطاب الذي يتصف بالسردية تكوينا، أو بناءً؛ لأن: "الطريقة التي تقدم بها المادة الحكائية في الرواية قد تكون المادة الحكائية فيها واحدة، لكن ما يتغير هو الخطاب في محاولته كتابتها، ونظمها" أ، ثم ينتهي بعد ذلك إلى أن "الخطاب السردي يقوم على الحكي (Rosit) أساسا" وفي سياق اعتبار الخطاب ملمحا تكوينيا، وتمييزا للخطاب السردي، اعتبر عبد الجيد نوسي أن مفهوم الخطاب ضمن منظور السردية يأخذه بعدا إجرائيا لكي ينتهي الجنس الأدبي إلى خطاب سردي، وهو بذلك قد أورد هذا التصور على لسان كريماس (Grimas) "نقول أن تحقيق الخطاب، أو الصوغ الخطابي على لسان كريماس (Discurivisation) يكمن في تحمل مسؤولية البنيات السيميائية السردية، وقو الذي يقدم معه بنيات خطابية، وأن الخطاب هو نتيجة لهذا التحول للأشكال العميقة، وهو الذي يقدم معه فيضا من التمفصلات الدالة" ق.

بعد تفصيل وجهة النظر هذه يمكن القول إن الخطاب السردي يتحقق وفق آلية إبداعية إجرائية تقوم على تحويل تخضع له البنيات العميقة، حيث "تنتظم ضمن خطاب يشمل مجموعة من التمفصلات وهو الخطاب السردي..."<sup>4</sup>.

1) سعيد يقطين، تحليل الخطاب الروائي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، 1989، ص07.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المرجع نفسه، ص46.

<sup>3)</sup> عبد الجيد نوسي، التحليل السيميائي للخطاب الروائي، شركة النشر والتوزيع المدارس، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 2002، ص:26.

<sup>4)</sup> المرجع نفسه، ص:27.

إن هذه التمفصلات تنظر إلى مركبين: مستوى عميق يمثله المربع السيميائي، والذي يقدم البنية الأولية للدلالة، ومستوى التركيب السردي، والذي تخصصه المقولات العاملية، وفي النهاية فإن: "تحويل كل هذه المستويات إلى بنيات خطابية بواسطة آليات الصوغ الخطابي هو عملية إنتاج الخطاب"1.

#### 3-2 الخطاب الديني:

يكتسي هذا النمط من الخطاب ضمن مسارات الدراسة أهمية قصوى، ولعل ما يبرر هذه الحكم هو جملة من المعطيات، والمؤشرات: أولا لكونه خطابا ذا فعالية، ويتميز بالثبات، وهو أصل لأنواع جديدة من الكلام ضمن هذا النسق، فضلا عن كونه نهاية من الخطابات غير العادية، والتي طالما ارتبطت، وتلاحمت، وتماهت ضمنه، كما أن الخطاب الذي هو محل للدراسة (خطاب النحو الصوفي) ما هو إلا تشكيل لغوي لتجربة روحية دافقة؛ بدايتها ونهايتها ترتسم في الإطار الديني لمنتج الخطاب.

إن الخطاب الديني في مفهومه العام يبدي نمطين أساسيين من الخطاب: فالنوع الأول يتمثل في النص المقدس مثل القرءان عند المسلمين، والنوع الثاني يقصد به الاجتهادات البشرية لفهم تلك النصوص المقدسة، أو تأويلها، أو حتى ما يتعلق بما من خطابات لا تلامس النص المقدس بصورة مباشرة، بل تتحذر إليه كمنطلق، أو تنتهي إليه كغاية في خطابات قد تغلب عليها التجربة الذاتية، أو البعد الإيديولوجي، وفي هذا الخطاب يرى محمد أركون أن الخطاب الديني " فعل من أفعال المعرفة" ويقسم هذا الباحث كما سبق الخطاب الديني إلى خطاب ديني تأسيسي يقول فيه: "نقصد بالخطاب الديني التأسيسي القرءان بالنسبة للصوفية، والأناجيل بالنسبة للمسيحية،

<sup>1)</sup> عبد الجيد نوسي، التحليل السيميائي للخطاب الروائي، ص:28.

<sup>2)</sup> محمد أركون، معارك من أجل الأنسنة (في السياقات الإسلامية)، تر: هاشم صالح، دار الساقي، بيروت، لبنان، ط2، 2000، ص204.

والنصوص الأخروية بالنسبة للقبلانية اليهودية"<sup>1</sup> ويصرح أن المراد عنده بالنصوص التأسيسية "... أقصد بها النصوص التي تؤسس القانون الديني"<sup>2</sup>، وفي هذا الإطار لا يفرق أركون بين مختلف النصوص التأسيسية، سواء الإلهية، أو البشرية، ولذلك؛ فقد اعتبر أن نصوص ماركس(Marx) كانت تعامل بآلية نصوص مقدسة من حيث كونها موضوعا للمدارسة، والتعليق.

إن هذا الخطاب التأسيسي سماه أركون بالخطاب الموحد، وبذلك أشار إلى نوع آخر، وهو الخطاب الثانوي، أو الذرائعي، ويتمثل هذا الخطاب في مختلف أنواع الخطاب التي انتهجها الفكر الإسلامي سواء في القديم، أو الحديث، وهي خطابات كثيرة ذكر منها الخطاب الصوفي، وخطاب السيرة، وخطاب لاهوتي تيولوجي، والمراد به الخطابات التشريعية المرتبطة بالخطاب التأسيسي التي يعمل عليها ناقلوالقرءان الكريم، والحديث النبوي الشريف، ويلحق به في كل ذلك الخطاب الأصولي والفقهي أن هذه التصنيفات التي أوردها محمد أركون جاءت ضمن الخطاب الذرائعي الكلاسيكي. وفي العصر الحديث ظهرت خطابات دينية صنفت انطلاقا من زوايا النظر منها: الخطاب الأصولي، الخطاب الإيديولوجي، الخطاب الاستشراقي...

### 4-2 الخطاب الفلسفى:

استحكمت مفاصل الخطاب الفلسفي ضمن فعالية العقل الذي أوكلت له مهمة التحليل، والإنتاج، فالخطاب الفلسفي في تمظهراته التحليلية، أو التنظيرية رفع راية العقل، أو الحكمة بالرغم من أن التصور امتد بعد ذلك إلى ما وراء العقل، وما وراء الطبيعة، بل أصبح الخطاب الفلسفي أحيانا خطابا ميثافيزيقيا يطرح تساؤلات وجودية جمّة. إن الرهان في هذا البحث على معطيات الخطاب الفلسفي مبعثه تلك التقاطعات الكونية بين الفلسفة، والتصوف، فكل منهما يطرح تساؤلات الوجود، والغياب، وجود يقتضى الذات، وغياب يقتضى إخفاء ما في الوجود، يقول

**25** 

<sup>1)</sup> محمد أركون، الفكر الإسلامي (نقد واجتهاد)، تر: هاشم صالح، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، دط، دت، ص159.

<sup>2)</sup> محمد أركون، معارك من أجل الأنسنة، مرجع سابق، ص38.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) المرجع نفسه، ص: 98

ديكارت: "إن عمليات الفكر التي تجري بداخلي تنبئني بكل ما أعرفه... ومن يدرني، فربما تكون هذه الرسائل كلها أمورا زائفة، إذ ربما لا شيء آخر هناك، وربما لا يوجد سواي في هذا الكون، وما عدا ذلك وهم وخداع، أنا أفكر إذا أنا موجود". إن هذا الغبش التدبري في ما يحيط بالفرد لدرجة تجعله ينفي ما حوله، ولا يشعر إلا بموجود ذاته هو حالة من الفناء الصوفي عند أهل الإشراق، ففي الخطاب الفلسفي ما هو صوفي، وأن تلبس بآليات العقل.

و عندما يتدرج الفلاسفة من الخطاب إلى الخطابة يبقى الارتكاز المضموني عندهم مقترنا بالعقل والتعليل والإقناع، فالخطابة وفق هذا المنحى الحجاجي يطلق عليها أريسطو مصطلح "الريطورية" ويراها وفق ذلك: "قوة تتكلف الإقناع المُمكن في كل واحدٍ من الأمور المفردة" من خلال هذه المفهوم يمكن القول إن الخطابة تتماهى في كونما قدرة عقلية تستند على أدوات وآليات عقلية معلومة، كالتحليل والتفسير والتأويل وغيرها، ويكون محورها التأثيري قائم على صناعة منتوج كلامي غايته إحداث فعل إقناعي لدى المتلقي بحسب الإمكانية، وهو ما يؤكد أريسطو لما ينظر إلى الخطابة على أنها: "صناعة مدارها إنتاج قول تبني به الإقناع في مجال المُحتمل والمسائل الخلافية القابلة للنَّقاش، بمعنى أنَّها علاقة بين طرفين تتأسس على اللُّغة والخطاب، يحاول أحد الطرفين فيها أن يؤثر في الطرف المقابل" في نطاق الفعل الكلامي يتجلى مفهوم الخطابة عند أربسطو بكونه يستهدف الإقناع بافتراض وجود طرفين يتخذان اللغة والمخاطبة وسيلة حيوية لذلك، ويتم هذا التخاطب على موضوعات المحتمل، والقضايا التي لا يتوافق على العقل التحليلي، وتكتسي طابع النقاش الخلافي، ومن ثمّ تتحوصل دلالة الخطاب عند الفلاسفة بناء على هذا المسار حول المحاجحة والإقناع؛ باعتبار أن الفعل دلالة الخطاب عند الفلاسفة بناء على هذا المسار حول المحاجحة والإقناع؛ باعتبار أن الفعل

 $<sup>^{1}</sup>$  كرين برينتون، تشكيل العقل الحديث، تر: شوقي حلال، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، دط، 2002، ص 93.  $^{2}$  مصطلح: ( ريطورية)، ينظر: أرسطو طاليس، الخطابة، تر: عبد الرحمان بدوي، دار الفكر، بيروت لبنان، دط، 1979،  $^{2}$  مصطلح.

<sup>3)</sup> أرسطو طاليس، الخطابة، مصدر سابق: ص9.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) المصدر نفسه، ص 12.

الفلسفي فعل تفكيري غير مستقر، وغير منته، وغير ثابت؛ وحريّ بهذا النموذج العقلي مخاطبة حدلية تعكس ديمومة التفكير وفق أريسطو، وتثبت فعل الوجود وفق ديكارت.

### 2-5 الخطاب الصوفي:

لقد تشكل الخطاب الصوفي، وتنمّط ضمن الخطابات الرمزية التي تتأسس في نطاق التجربة الروحية لأهل العرفان، فارتسمت معالمه ضمن نزعة ذاتية عميقة تستشرف المعرفة، والحقيقة عبر مسارات الذوق، والكشف الباطني، فكانت الطاقة الوجدانية حاضرة بقوة في إنتاج هذه الخطابات، واستهلاك شحنتها الدلالية المليئة بالأسرار، والحقائق الربانية.

إن إرادة المتصوفة كانت تتجه — تعاليا نحو اليقين — لإنتاج حطاب لا يقع في شرك العقل العمومي، فكانت الإشارة، والرمز، والغموض أهم الملامح التي لازمت هذا الخطاب، يقول في ذلك القشيري: "إن كل طائفة من العلماء لهم ألفاظ يستعملونها فيما بينهم، وقد انفردوا بها عمن سواهم، وتواطؤوا عليها لأغراض لهم فيها... "أكما أن أهم ما يطبع هذه الألفاظ أنما حكر على القوم لا غيرهم، فهم " يستعملون ألفاظ فيما بينهم قصدوا بها الكشف عن معانيهم لأنفسهم، والإجمال، والستر على من باينهم في طريقتهم لتكون معاني ألفاظهم مستبهمة عن الأجانب "2، وقد كان دافعهم في ذلك علو المقام، واتساع الرؤية التي أضحت تملأ نطاقا أوسع من العبارة، إذ يرى النفري أنه كلما "اتسعت الرؤية ضاقت العبارة" (قلم يسعهم الأعوض الإشارة، ومبهمات الرموز، وللمتصوفة في توجههم الخطابي أسباب تاريخية متعلقة بالصراع الفقهي، والصوفي فضلا عن الاضطهاد الذي مورس عليهم، دون أن نستثني رغبتهم المتحمسة في احتكار الحقيقة عبر تشفيرها، ثم اشتراط الانتماء، والترقي في المقام، والحال حتى

 $<sup>^{1}</sup>$ ) عبد الكريم أبو القاسم بن هوزان القشيري، الرسالة القشيرية، شركة القدس للتجارة، القاهرة، ط 01، 2008، ج01، ص 299.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المرجع نفسه، ص299.

<sup>3)</sup> محمد بن عبد الجبار بن الحسن النفري، المواقف والمخاطبات، تح: آرثر أربري، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، دط، 1985، ص 115.

يتحقق الكشف، والمشاهدة الوجدانية بهذه الحقيقة، وفي الفصل الموالي سيتم تشريح مضامين هذا الخطاب، والوقوف على استراتجيته التدليلية، ونسقه المولّد لهذه المعاني الحصرية بما يواكب محورية هذا الخطاب في البحث.

### 3- مقاربات تحليل الخطاب:

شكّلت الخطابات بكل أشكالها، وأنماطها محور التحليل النقدي، أو القرائي ضمن موجة المقاربات، أو النماذج الحديثة انطلاقا من البنيوية، إلى ما بعد البنيوية، ولأنّ هذه المناهج توالدت بوتيرة متعاقبة إلى حد التداخل لم يتح ذلك للباحثين بلورة مكونات، ومفاصل كل منهج، أو إرساء معالم قارة تستقر عندها المراحل الإجرائية في تحليل الخطاب، ولذلك آثرت في هذا الموضع أن أزاوج في التسميات بين المقاربة، والمنهج؛ لأن بعض المناهج التي سيأتي الحديث عنها لاحقا لم يقع الإجماع من طرف الدارسين على ارتقائها للمنهج المتكامل ليس قصورا في هذه المقاربات، بل لأن العملية الإنضاحية لإجراءاتها التحليلية لم تستقر بعد، وهي لا تزال متنامية، وفق تصورات المشتغلين على هذه المقاربات، وذلك لأسباب عدة أبرزها اكتساء هذه المناهج الطابع الفردي، والرؤية الذاتية ابتداء من ظهور المنهج إلى تطوره عبر كل الخطوات التطبيقية، أو التنظيرية، لكن هناك ملمح مهم لا بد من الإشارة إليه، وهو أسبيقة البنيوية التي كانت منطلقا لتوالي المقاربات الأخرى، ومن ثمّ فإن عرض أهم هذه المقاربات ستتصدره البنيوية لكونها من أوائل المقاربة الحديثة التي الشغلت على مساءلة الخطاب، وتحليله، ثم يتدرج الحديث بعد ذلك إلى المقاربات الأخرى كالأسلوبية، والسيميائية، والتفكيكية.

#### 1-3 المقاربة البنيوية:

إن البنيوية في مجملها تعد امتدادا متطورا للمذاهب الشكلية التقليدية في دراسة الخطاب، أو النص، ونقصد بذلك كل المناهج التي تعنى بالشكل دون المضمون، وقد تبلورت البنيوية اللغوية بالأساس انطلاقا من الجهود التي قدمها دي سوسير (De Soussure) في دراسة النظام اللغوي، إلا أن الدراسات التي توجهت نحو تحليل النصوص بشكل صريح تمثلت في جهود الشكلانيين الروس

(Formalistes Russes)، حيث إنهم رفضوا اعتبار الأدب صورة عاكسة لحياة الأدباء، أو تصويرا للبيئات، والعصور، أو صدى للقناعات الفلسفية، والإيديولوجيا، "ودعوا إلى البحث عن الخصائص التي تجعل من الأثر الأدبي أدبا، أي ما يحصل نتيجة تفاعل البنى الحكائية، والأسلوبية، والإيقاعية في النص"1.

إن تعامل الشكلانيين الروس مع الخطاب، أو النص يستند إلى اعتباره نظاما ألسنيا ذا وسائط إشارية للواقع، وليس انعكاسا له؛ لذلك ركزت على النظام الداخلي للخطاب في استجلاء المعاني، وكانت إجراءاتها تشتغل على العلاقات الداخلية للخطاب، أو النص في استبعاد كلي للعلاقات الخارجية، كالأفكار المرتبطة بصاحب النص، أو قارئه، وكذا الفلسفة، والمجتمع...

من خلال ما سبق يمكن القول إن البنيوية في إجراءاتها التحليلية تكتشف، أو تكشف بنى النص كخطوة أولية، ثم تتدرج بعد ذلك إلى تحليلها انطلاقا من البنية السطحية من خلال المستويات: الصوتية، والمعرفية، والتركيبية، ثم إلى البنية العميقة التي قيل عنها أنها مناط الدلالة النصية.

والبنيوية في منحاها المتميز نظام تحليلي يعتمد على الدلالات، والرموز، والإشارات في معالجة النص (الخطاب) باعتبار هذا الأحير كلا متكاملا يتشكل من أجزاء، أو وحدات صغيرة تشكل هذا البناء، وإدراك العلاقات بين هذه الأجزاء هو عمل البنيوية<sup>2</sup>.

إن هذا الطرح البنيوي للشكلانيين، وأتباعهم ولّد قصورا بيّنا في الإحاطة بدلالات الخطاب، وذلك باعتراف أبرز رواد الشكلانية الروسية جاكبسون(Jakobson) إذ يقول: "إن الاتجاه الجديد للشكلانية في مقاربة الأثر الأدبي، والبحث عن أدبيته لم يحل الإشكال بعد، فما زالت نظريات تحليل النص الأدبى تؤكد ترابط الأدب بغيره من القطاعات الأخرى الثقافية،

2) محمود عباس عبد الواحد، قراءة النص وجماليات التلقي (بين المذاهب الغربية وتراثنا النقدي)، دار الفكر العربي، القاهرة، مصر، ط:1، 1996، ص:68.

29

<sup>1)</sup> عبد القادر شرشار، تحليل الخطاب الأدبي وقضايا النص، مرجع سابق، ص 31.

والاجتماعية، والفكرية، والعقائدية". ليس هذا فحسب، بل إن هذه الرؤية التنظيرية عجزت عن مجاراة المسار التطبيقي، وبالتالي فإن اعتماد هذه الاجراءات لم يكن كافيا لتحليل النص، أو الخطاب، وللإشارة فإن هذا القصور ينطبق على كل مسارات البنيوية، واتجاهاتها المختلفة سواء تعلق الأمر بالبنيوية الشكلانية، أو البنيوية التكوينية، أو الفرنسية، أو الأمريكية، ولذلك بدأت تظهر في الأفق النقدي فكرة المنهج المتكامل.

وتبقى بذلك البنيوية موطئا تأسيسيا لصياغة المناهج النصية الأخرى؛ لأنها انبثقت عن اختلالات، أو عدم كفاية المنهج البنيوي، ولذلك فإن كل مناهج ما بعد البنيوية ما هي إلا تراكمات لها، كما أنه لا يمكن التخلي عنها كلية في تحليل الخطاب، بل أضحت البنيوية مستوى من مستويات هذا التحليل المحايث، إذ تسهم بآلياتها الداخلية في استكشاف بُني، وعلاقات الخطاب المحلية، وبذلك فهي تخدم القراءة المتكاملة للخطاب بتآزرها مع بقية المقاربات الأخرى.

# 2-3 المقاربة الأسلوبية:

إن الحديث عن المقاربة الأسلوبية، وتحليلها للخطاب قد يقودنا للخوض في ماهية الأسلوب، والأسلوبية، ولذلك آثرت منذ البداية تلافي هذه الجزئيات التي نجدها متاحة في أغلب المدونات التي اهتمت بهذه المقاربة، ولذلك سيقتصر العرض على آلية المعالجة الأسلوبية للخطاب في إجراءاتها التحليلية.

لم تخرج المقاربة الأسلوبية عن الجحال اللساني، فقد استفادت من الدراسة اللسانية سواء على مستوى المنهج، أو الرصيد الاصطلاحي إلا أنها جعلت الخطاب موضوعا لها.

"وتركز الأسلوبية في تحليلها للخطاب على النص بذاته بمعزل عن المؤثرات الخارجية مهما كانت طبيعتها، والخطاب بهذا المعنى يصبح اختراقا لعنصري الزمان، والمكان، فهو يحمل زمانه في ذاته، ويتجلى مكانه فيه، وهو ما يعبر عنه إنجازه الأسلوبي، وتشكيله

30

<sup>1)</sup> عبد القادر شرشار، تحليل الخطاب الأدبي وقضايا النص، مرجع سابق، ص32.

البنيوي الوظيفي"<sup>1</sup>، وقد برزت الأسلوبية في سياق ثورة على المناهج القديمة وفق ما أشار إليه شارل بالي (Charll Bally)، وهو أن تشن الأسلوبية حربا ضد المناهج القديمة في الدراسات النقدية، واللغوية حتى تزيل كل عمل آلي في دراسة الظواهر اللغوية، والنصوص الأدبية انطلاقا من التحليل التاريخي.

وتُبنى الأسلوبية كمنهج لتحليل الخطاب عند بالي على مقاربتين: المقاربة الأولى: مقاربة نفسية تبحث في ظروف البث النفسية، وظروف الاستقبال، أما الثانية فمقاربة لسانية لغوية تتناول الجانب اللغوي للتعبير عن الفكرة، وتلغى كلية الجانب الذهني2.

لقد نشأ هذا التصور عند بالي بداعي أن: "اللغة في الواقع تكشف في كل مظهرها وجها فكريا، ووجها عاطفيا، ويتفاوت الوجهان كثافة حسب ما للمتكلم من استعداد فطري، وحسب وسطه الاجتماعي، والحالة التي يكون فيها"3.

إن الأسلوبية في ممارستها ترى أن النص ليس معطى مدركا دفعة واحدة. إنه مدرك بالممارسة، الأنها إنجاز وهو مستمر بها، وقد تنوعت الأسلوبية، ورسمت اتجاهات عدة بالنظر لتداخلها مع اللسانيات في مناسبات شتى، وتأثرها بالنزعات الفردية انطلاقا من خصائص الأسلوب في حد ذاته ذي الطابع الذاتي، والفردي.فهي وإن كانت تصطبغ بالعلمية في تشريح الخطاب؛ إلا أنها امتدت في معالجاتها إلى روح المؤلف، والحدس والتعاطف، ولذلك اعتبرت الأسلوبية فيما بعد: "دراسة بنيوية، وأدبية، وتاريخية أوسع لنص لغوي ما"4.

ويؤخذ في هذا الإطار على الأسلوبية قصورها في متابعة النص؛ بحكم أنها تقتصر على وصف النص اللغوي، ووظائفه الأسلوبية، وعلاقاتها بالمعنى، وتأثيرها عليه، وهي بذلك لا تقدم

3) عبد السلام المسدي، الأسلوبية والأسلوب، الدار العربية للكتاب، ليبيا، ط03، دت، ص40.

مبد القادر شرشار، تحليل الخطاب الأدبي وقضايا النص، مرجع سابق، ص41.

<sup>2)</sup> المرجع نفسه، ص:39.

<sup>4)</sup> بن يحيى فتيحة، تجليات الأسلوب والأسلوبية في النقد الأدبي، مجلة الموقف الأدبي، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، العدد 439، سنة 2007، ص25.

تأويلا للنص، أو الخطاب، ولا تُعد ذلك غاية من غاياتها، فحدها كما سبق تقديم وصف لغوي دقيق بناء على العملية التشريحية للبنية اللغوية، والأسلوبية وإن كان هذا الوصف يعد في حد ذاته تأويلا للخطاب، أو على الأقل مرحلة من مراحل التأويل.

بعد أن اتسعت دائرة فهم النص(الخطاب)، وانتهت إلى ما وراء المعنى اللغوي، أو المعنى الأولي لم تعد للوظائف الأسلوبية مقدرة على مقاربةأنساق هذه الدائرة بكل علائقها المتشعبة، وبذلك برزت مقاربات أخرى حاولت أن تستجيب لهذه الرغبة عبر توسيع مجال القراءة النصية، وإذكاء العلائق المشكلة للخطاب كالسيمياء مثلا بكل أبعادها.

#### 3-3 المقاربة السيميائية:

تميزت المقاربة السيميائية في تحليل الخطاب بفعالية كشفية واسعة؛ بالنظر لما قدمت آلياتما من إسهامات في ملاحقة الدلالات الخطابية وفق ما تحيط بحا من ظروف، وسياقات، فضلا عن ما تُضمره هذه الخطابات في بعدها الإيديولوجي، أو الوجداني... وفي هذا الإطار لن يتم التفصيل في ماهية السيمياء، وآلياتما؛ لأن هذا الإجراء سيتم تغطيته في الجزء المقبل من الدراسة، بحكم أن السيمياء، أو المقاربة السيميائية هي الأداة المعتمدة في تحليل الخطاب محل الدراسة، لكن يمكن القول إن الخصوصية التي أهلت المقاربة السيميائية لأن تشتغل على النصوص في نطاق واسع عند الدارسين هي نظرتما الشمولية للمعنى، ومحدداته، عبر إجراءات التأويل التي تمتلك القدرة على كشف سيرورات المعنى، ونخص هنا سيميائية بورس (Charles Sanders Peirce)، وفي هذا الإطار يقول سعيد بنكراد:" ويبدو أن البعد التأويلي في سيميائيات بورس (Sanders Peirce) المتنوعة، فهو قادر على مدنا بروح تحليلية تمكننا من فهم أفضل للنصوص، وتشتغل المتنوعة، فهو قادر على مدنا بروح تحليلية تمكننا من فهم أفضل للنصوص، وتشتغل داخله العناصر النظرية باعتبارها مجرد موجهات لا كيانات مستقلة تغطي على النصوص، وتقلص من غناه، وحيويته، وديناميته"، فالكشف عن المدلول الشامل للخطاب يستدعي

<sup>1)</sup> سعيد بنكراد، السيميائيات: النشأة والموضوع، مجلة عالم الفكر، المجلس الوطني للثقافة والفنون والأدب، الكويت، العدد 03، يناير، مارس، م 35، ص43.

الاستناد إلى آلية تأويلية لا تتوقف عند البنى النصية، ومعطياتها الأولية، بل يتعدى ذلك إلى حصر مختلف العلائق النصية، سواء ذات البعد النظري، أو التطبيقي باعتبارها كيانات تشاركية تغني النص بالمعاني الخاصة، وهو ما وقع إخراجه فيما بعد برؤية السيميوزيس النصي الذي يستحضر كل السيرورات البنائية للمعنى، أو الموجهة له، ويُعد السيميوزيس من أبرز المقولات التدليلية التي كشفت عن فعاليتها العلائقية في مضمار التحليل السيميائي.

### 4-3 المقاربة التفكيكية:

إن التفكيكية كآلية قرائية للخطاب تدعم وجودها بجملة من المبررات النقدية والمسوغات المنهجية التي أملتها حينها واقع القراءة النصية والاستراتيجيات المتاحة لملامسة الخطاب. إذ لم يتجرع "حاك دريدا" (Jacques Derrida) السيطرة العقلية أو الذهنية المبنية على تكريس المقابلات الثنائية في فهم الخطابات المختلفة، فضلا عن رفضه للميتافيزيقا الغربية التي يرى أنها انعكاسا للمجموعة العرقية الأوربية. لذلك فهو يحاول أن يبني استراتيجية قرائية تتأسس على تلافي التمركز والبحث عن البؤر بل التموضع داخل بنية النص وبين مكوناته بحثا والتوترات والاختلافات التمركز والبحث عن البؤر بل التموضع داخل بنية النص وبين أقراءات التي أحاول إقامتها ليس النقد إذ لا يتأثر ذلك إلا بتفكيك هذا النص: "ما يهمني في القراءات التي أحاول إقامتها ليس النقد من الخارج؛ وإنما الاستقرار، والتموضع في البنية غير المتجانسة للنص، والعثور على توترات، أو تناقضات داخلية يقرأ النص من خلالها نفسه، ويفكك نفسه بنفسه".

والجلي في هذا الإطار هو أن التفكيك في فلسفته التأسيسية يقوم على التمركز حول الكتابة مقابل الكلام، وزعزعة التراث الغربي القائم على مركزية اللوغوس، ومعطيات البنيوية، يقول دريدا: "كان التفكيك هو الآخر حركة بنيوية، أو بأية حال تضطلع بضرورة معينة للإشكالية البنيوية، ولكنه حركة: " ضد بنيوية" وهو يدين بجانب من نجاحه لهذا اللبس، كأن الأمر يتعلق بحل، بفك، بنزع رواسب البنيات، جميع ضروب البنيات (لغوية و "تمركزيةلوغوسية) وتمركزية صواتية... "2.

<sup>1)</sup> حاك دريدا، الكتابة والاختلاف، تر: كاظم جهاد، دار توبقال، المغرب، ط1، 1988، ص51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المرجع نفسه، ص59.

من خلال هذه الرؤية يتضح أن دريدا يقدم التفكيك كإستراتيجية تفكك، ولا تقدم بالمعطى السلبي للهدم، وإنما تحاول خلخلة الطبقات المترسبة في مسعى لإظهار ما تخفي من معطيات نصية. كما أنه يحاول أن يبتعد عن أي تثبيت لمفهوم التفكيك، بل يرى أن نجاح الرؤية التفكيكية كما سبق نابع من الغموض الذي يحيط بما، فهو لا يجد حرجا في أن يضطلع التفكيك ضرورة بالإشكالية البنيوية رغم أنه في تطور مقابل حركة ضد بنيوية.

إن رؤية دريدا جاءت لتعلي "من شأن التعدد، والاختلاف في المعاني شأنه في ذلك شأن أصحاب نظريات التلقي، ويلغي الحضور، والتعالي الذي كان سمة الميتافيزيقا الغربية ليحل محلها انفتاح القارئ على الحوار مع اللغة، فتفتح بذلك شهية النقد، ونقد النقد"1.

واجهت التفكيكية جملة من الانتقادات من بينها أنها آلية قائمة على الهدم، والتشكيك، والفوضى النصية، يقول هابرماس(Jurgen Habermas) "يفضل دريدا التحرك في العالم المتمرد، ولمعركة الأنصار، فهو يود تمزيق كل شيء حتى مسكن الوجود، وأن يرقص في الهواء(...)، فدريدا أقرب إلى الرغبة الفوضوية التي تفجر استمرارية التاريخ منه إلى الأمر السلفوي بالرضوخ إلى المصير"2.

كما أن دريدا لم يسلم من هذه الانتقادات التي أخذت عليه رفضه للميتافيزيقا رغم أنه تخبط فيها، وأن جملة التعددات التي قدمها تتنافى مع واقع النص، وتتجاهل أنه يتشكل ضمن حيز تاريخي، واجتماعي، وديني من خلال قواعد اللغة، وشروطها؛ فكيف يمكن اجتذاب هذه الأبعاد، واللعب داخل البناء الخطابي عبر تفكيك محتواه، والتمركز حول الكتابة. فضلا عن هذا كله؛ فإن التفكيكية لا تقدم أي إجراء لمعالجة نصية، بل تبقي هذا في عهدة المتلقي رغم أنها تفرض عليه جملة من الإملاءات المبدئية للتفكيك.

<sup>2</sup>) يورغنهابرماس، القول الفلسفي للحداثة، تر: فاطمة الجيوشي، دراسات فلسفية فكرية، منشورات وزارة الثقافة، دمشق، سوريا، دط، 1956، ص382.

<sup>1)</sup> بسام قطوس، استراتيجيات القراءة( التأصيل والإجراء النقدي)، دار الكندي للنشر والتوزيع، أربد الأردن، دط، 1998، ص30.

إن آلية التفكيك رغم ما تتوفر عليه من إجراءات، ومحددات مغرية لقراءة الخطاب بداية بحرية التلقي، وكذا تشريح النص، وتمزيق بنيته، ورفض التمركز حول العقل، إلا أنني وجدتما لا تناسب طبيعة الخطاب الذي نسعى إلى تحليله في هذه المدونة، فهو خطاب يقوم على الميتافيزيقا، والدين، والتقابل، والثنائيات، والتمركز حول الكلام... وكل هذه المؤشرات يرفضها التفكيك، ويبني استراتيجيته التحليلية على تقويضها، لكن الجدير بالذكر أنه سيتم الإفادة من بعض إجراءات التفكيك في الجوانب التي يلامس فيها توجهات السيمياء إذ هناك تداخل بين الآليتين في بعض الإجراءات لا يمكن تغافلها.

# المبحث الثاني: معطيات التحليل السيميائي.

يرتبط ظهور السيمياء أو استشرافها بتنامي الرغبة الطبيعية في كشف الزوايا الأحرى من روح العلامة، أو اللغة بوجه عام، إذ أن المعطيات اللسانية أضحت لا تستوعب مجريات التدليل السياقي، وسيرورة الدلالة ضمن الأنساق المتعددة، وقد جمعت السيمياء في كنفها جملة من التحاذبات المفهومية، والحدودية بين احتواء اللسانيات، أو الاحتماء تحت مضامينها في مرحلة الاستحياء المفهومي، والإجرائي للسيمياء، إن هذا الاستحياء استحال فيما بعد البنيوية إلى جرأة استطاعت أن تمركز المقاربة السيميائية في موقع ذي فعالية كبرى مكنها فيما بعد من الارتقاء إلى خلق منظور يسعى إلى استجماع مختلف التباينات السطحية لمضمون العلامة على مستوى اللغة، أو على مستوى مختلف الأنشطة الإنسانية التي تُظهر، أو تضمر تدليلا ما، وسنعمل في هذا المبحث على رصد مختلف الخطوات التصاعدية التي صاحبت نشأة السيمياء؛ فضلا عن السمات السيميائية، وفعالية الاشتغال على العلامة اللغوية بالخصوص، وكذا المبررات، والشمائل التي أقلت السيميائية، وفعالية الأن تجاري تحليلا "خطاب النحو الصوفي"، وذلك دون إغفال الأنماط الأساسية مفهوميا، وإجرائيا وترشيح الآليات التي تسهم في رصد السيرورة الدلالية، ومتابعة حركة الدوال، مفهوميا، وإجرائيا وترشيح الآليات التي تسهم في رصد السيرورة الدلالية، ومتابعة حركة الدوال، والمدلولات ضمن الأنساق المتاحة.

### 1- السيمياء ( النشأة، المفهوم، المصطلح):

لم تكن عملية استبطان الإجراء السيميائي بفعله الملح لعرض المفاصل الدلالية، أو المدلولية للعلامة اختراعا إذا ما أدركنا أن فلسفة المعالجة السيميائية كمفاهيم لفعل التدليل موجودة منذ زمن يصل مداه إلى تاريخ الفلسفة اليونانية، أو يزيد، فالسيميائية وإن كانت تدرج ضمن حقبة مناهج ما بعد البنيوية إلا أنها رافقت فعل التدليل قبل ذلك بكثير.

#### 1-1 النشأة:

انطلاقا من الرؤية المبدئية العامة التي ترسم أركان السيميائية بكونما: «علم الإشارة الدالة مهما كان نوعها وأصلها» أيمكن الوقوف على المبررات الطبيعية لعراقة المقاربة السيميائية، إذ أن النظام الكوني كله علامات تسدل ستارها على دلالة ما، وهو ما يحفز الرغبة الإنسانية في كشف هذا التدليل ضمن أنساقه الوجودية، أو سياقاته المتعددة؛ لذا فإن مكاشفة الدلالة الكونية، أو النظام الإشاري الكوني فعل عريق ارتبط بمختلف الحضارات الإنسانية، كالهندية، والصينية، واليونانية، والعربية؛ كل ذلك كان في سبيل الوصول إلى مقاربة حقيقية لمدلولات العلامات، إلا أن تلك المقاربات، أو التصورات لم تتحاوز الأطر الذاتية، وبذلك ابتعدت عن كل بناء علمي موضوعي، أو رصٍ منهجي، مما عجل بالحكم على كونما مجرد تصورات، أو تأملات فرضتها الإشارة الخارجية للإشارة، أو العلامة، وفيما يلى عرض وجيز لهذه التصورات تعاقبيا:

# أ –في التراث الغربي:

بادر أفلاطون في كنف العملية السيميائية في صورتها الأولية باستكشاف طبيعة الترابط بين الاسم والمسمى (الدال والمدلول)، ولم يكن من المنتصرين لاعتباطية العلاقة بين الدال والمدلول، بل أضفى على هذه العلاقة ملامح التناظر غير المكتمل، فالاسم (الدال) هو الذي يعطي الصورة

<sup>1)</sup> عبد الله ثاني قدور، سيميائية الصورة ( مغامرة سيميائية في أشهر الإرساليات البصرية في العالم)، دار الغرب للنشر والتوزيع، وهران الجزائر، 2005 م، ص 52.

الحقيقية والصحيحة"<sup>1</sup>، لكن هذه الصورة الصحيحة لا تصل إلى حد التطابق: " إن الاسم ليس نفس المسمى"<sup>2</sup>، ولا يمكن أن يكون مطابقا له، وبالرغم من ذلك إلا أن إعطاء أولوية للإشارات اللغوية ذات العلاقة بالواقع الدالة عليه أمر جد مهم في ممارسة التواصل اللغوي ضمن نظام اللغة.

إن أفلاطون لم يكن سيميائيا مكتملا؛ لأن اشتغاله على المعنى لم يتجاوز الأسس التكوينية للعلامات اللغوية، وما ساقه من إشكالات تكاد تكون ممارسة فطرية في مساءلة الظاهرة اللغوية.

بين الاسم ( المنه فرق المنه فرق المنهوم، كما أنه فرق البين الاسم ( rema ) بوصفه علامة بسيطة تدل بالمواضعة على شيء معين، والفعل ( Rema ) الذي تكتسى به العلامة طابع الإحالة الزمنية " قد قد المنه العلامة طابع الإحالة الزمنية " قد قد المنه العلامة طابع الإحالة الزمنية " قد المنه المنه

ولقد أضفى على الخطابات بعدين أولهما نفسي، والثاني منطقي، وبالتالي فإن رصد المعاني يتجه في رواق المنطقة، حيث إن "أرسطو" أضفى الطابع المنطقي على التحليل النحوي للعلامة (الكلمة) ، وربط التدليل المنطقي بعمل الفكر "في عملية تركيبية مختلفة للتمثلات الناتجة عن فعل ذاتي من جملة أفعال الفكر، ونشاطه التي لا نظير لها في الواقع "5، أما البعد النفسي لما ينشأ من أقوال فإنه في محمله يعكس الروابط الواقعية، ومن هذا المنطلق اعتبر أن "ما يخرج بالصوت دال على الإشارة التي النفس، وما يكتب دال على ما يخرج بالصوت " عيث أعطى الكتابة موقعا تدريجيا أبعد عنها كل الملامح الفنية رغم ارتباط الكتابة، وتعاضدها بالشاعرية

<sup>1)</sup> أفلاطون، محاورة كراتيلوس( في فلسفة اللغة)، تر: عزمي طه السيد أحمد، دار الثقافة، الأردن، ط1، 1995، ص: 65.

<sup>2)</sup> المصدر نفسه، ص65.

 <sup>3)</sup> أحمد يوسف، السيميائيات الواصفة (المنطق السيميائي وجبر العلامات)، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط1، 2005،
 ص:22.

<sup>4)</sup> المرجع نفسه، ص22.

<sup>5)</sup> أحمد يوسف، الدلالات المفتوحة (مقاربة سيميائية في فلسفة العلامات)، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط1، 2005، ص 20.

<sup>6)</sup> طائع الحداوي، سيميائيات التأويل ( الإنتاج ومنطق الدلائل)، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط1، 2005، ص20.

الفنية التي تنبثق عن توحسات النفس؛ مما يفضي بالقول إلى أن ما يخرج بالصوت، أو ما يكتب سيكون في النهاية نتاج نفسي يعكس الخوالج، أو الإرادات الداخلية.

وتنسب في هذا الإطار بعض الجهود السيميائية للمدرسة الشكيّة (Scepticism) التي ينبثق عنه اليقين على يد الفيلسوف انيسيديموس (Aenesidemus)، وتمثلت رؤيته في تصنيف العلامات، وتوزيعها على "عشرة أنماط مرتبطة ارتباطا وثيقا بالدراسة الطبية"، وقد تطورت النظرية السيميائية الطبية على يد الطبيب ابريكوس (Empiricus) لما أشار إلى "وجود علامات مستترة"، وهو بهذا التصور المبكر يكون قد لمّح إلى أهم التمثلات العلاماتية التي أضحت اليوم نقطة تشنج دلالية تلتحم حولها القراءات، والمناهج لكشف المستعصي من العلامة المستترة. ويأتي بعده جالينوس (Galenos) ليضيف تصنيفا آخر "يميز بين العلامة العامة، والعلامة الخاصة التي تشير إلى شيء محدد".

تواصل البناء العلاماتي بما قدمته الرواقية التي أرادت أن تؤسس للتدليل، وأطرافه انطلاقا من الجذور المعرفية، والفلسفة العلمية، والحضور الاكتسابي للعقل الذي يعد أهم المشارب الإدراكية

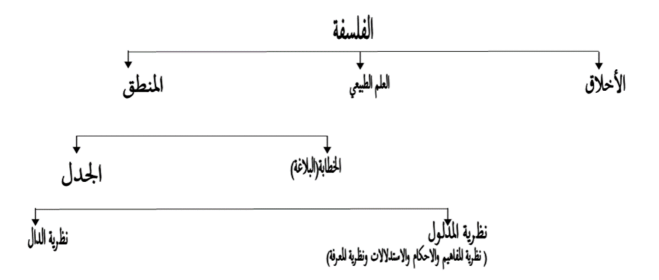
للكون، وفي نسق التراكم التأسيسي للمسار الفلسفي عندهم قسموا " الفلسفة إلى الأخلاق، والعالم الطبيعي، والمنطق، وقسموا المنطق إلى البلاغة، والجدل، والبلاغة إلى نظرتي الدال والمدلول " وفق المخطط التالي 4:

<sup>1)</sup> محمد سالم سعد الله، ممكلة النص (التحليل السيميائي للنقد البلاغي الجرجاني نموذجا)، عالم الكتاب الحديث، اربد، الأردن، ط1، 2007، ص14.

<sup>2)</sup> المرجع نفسه، ص14.

<sup>3)</sup> المرجع نفسه، ص14.

<sup>4)</sup> أحمد يوسف، الدلالات المفتوحة، مرجع سابق، ص26.



المتأمل في الإفرازات العلاماتية للرواقيين يكتشف أن السيميائية، أو العلامة اللغوية اتخذت كلبنة جدالية لبناء نظرية منطقية، ويعود هذا الاستناد اللغوي إلى العراقة الفكرية التي عرف بحا الرواقيون في جانبها اللغوي بالخصوص، الذي صاحب الفعل الفلسفي، وتلازم مع عمليات الإدراك والتفكير، وفي تفاصيل العرض الدلالي ميز الرواقيون بعد ذلك "بين العناصر النفسية، وغير النفسية، فالصوت، والشيء الفعلي محسوسات، أما مضمون العلامة... فنفسي لأنه صورة مجردة عن الشيء".

وقد ارتبطت العلامة بموضوعات أخرى مع القديس أوغسطين (Augustin) الذي منح للنظرة اللاهوتية للكون الدور المحوري في تشكيل المعطى العلاماتي، أو اللغوي بصورة مجملة، إذ يرى بدءا أن " اللغة أداة لاحقة للفكر، ولا تقوم إلا بالكشف عن مكنونه من خلال ألفاظ بعينها، فالفكرة عنده كم معرفي أودعه الله في نفس كل متكلم يحقق من خلال ألفاظ معدودة"<sup>2</sup>؛ هذا في تصوراته التأسيسية، كما قدم تمييزا مثمرا للعلامات التي قسمها إلى علامات

40

<sup>1)</sup> سعيد بنكراد، السيميائيات النشأة والتطور، مجلة عالم الفكر، العدد3، المجلد 35، المجلس الوطني للثقافة والفنون والأدب، الكويت، ص14.

<sup>2)</sup> المرجع نفسه ص14.

طبيعية، وعلامات تواضعية فضلا عن المفهوم التمايزي للعلامة البشرية، والعلامة الحيوانية 1.

والملاحظ أن أوغسطين في بذله السيميائي أنتج أفكارا علاماتية أكثر نضجا من سابقيه، بالرغم من التوجه الذي يرى بأنه لم يأت بالجديد عما قدمه الرواقيون، لكنه أضاف تجيسما للمكون الإشاري ناهيك عن تخريج كل المحددات، والمركبات الذهنية، والحسية للإشارة، حيث استقر جهده في فعل التدليل عند الخط التواصلي بين المتكلم، والسامع إبان عملية التخاطب. وقد قسم العلامة إلى ثلاثة أقسام<sup>2</sup>:

- علامة تدل على علامة أخرى، وتتميز عنها.
  - علامة تدل على نفسها بنفسها.
  - علامة تدل على بعضها البعض.

لقد أسس أوغسطين نتائجه في تنميط العلامة على سياق حواري وظيفي ضمن الخواطر اللاهوتية، مما يعطي الانطباع بالأهمية البالغة التي أولاها أوغسطين لوظيفة العلامة فضلا عن السياقات المتعددة لفعل التدليل، وهذه رؤية متقدمة بالنظر للانشغالات التي تطرح في الدرس السيميائي اليوم.

# ب - في التراث العربي:

لقد اشتغل الفكر العربي على العلامة وفق المجاري المعرفية عند الفلاسفة الغربيين إلى حد معين، إذ كانت الدلالة أحد المداخل المحورية للمنطق في تفعيل التفكير، وتحريك ميزان العقل، والاستدلال بغية الحصول على معرفة سليمة، أو الوصول إلى المعطيات العلمية، ولذلك فإن موقع العلامة ألقى بظلاله على مختلف الآيات الكونية التي تقود أولي النهى إلى التحقق من الوجود الإلهى، والقدرة الربانية.

<sup>1)</sup> أوزوالدديكرو، جام ماري سشايفر، القاموس الموسوعي الجديد لعلوم اللسان، تر: منذر عياشي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط2، 2007، ص193، 194.

<sup>2)</sup> أوغسطين، نماذج من الفلسفة المسيحية، تر: حسن حنفي، مكتبة الانجلو المصرية، القاهرة، ط2، 1978، ص65.

إن المنطلقات التعاقبية لا نضاج مفهوم حيوي للعلامة استهلت مفهوماتها من الآيات القرآنية، مثل قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلنَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَآيَكِ تِلْأُولِي القرآنية، مثل قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَيَتَفَ عَنَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى وَحَدة الله تعالى، وكمال علمه، وقدرته 2.

وفي آية أخرى يأتي التصريح بلفظة العلامة بمفهومها الشمولي الذي يتعدى نطاق اللغة ليشمل ما هو لغوي حين يقول تعالى: ﴿ وَأَلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِي ۖ أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَأَنْهَا وَسُبُلاً لَيَشمل ما هو لغوي حين يقول تعالى: ﴿ وَأَلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِي ۖ أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَأَنْهَا وَسُبُلاً لَيَّاكُمُ مَّ مَّ مَعْلَم يستدل لَّكَا مُ مَّ مَعْلَم يستدل لَهَ مَعْلَم يستدل بها ما يراد من خط، أو لفظ، أو إشارة، أو هيئة" 4.

وقد ذكرت في القرآن كلمة سيمياء أو ما يقرب لفظها خمس عشرة مرة بين (سيماهم، مسومين، مسومة...)، ويقول الألوسي في قوله تعالى: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللّهِ وَالّذِينَ مَعَهُ وَ الشِّجُودُ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ رُحَماء بَيْنَهُم مَّ تَرَدُهُم رُكّعاً سُجَدًا يَبْتَعُونَ فَضَلًا مِنَ اللّهِ وَرِضُونَا سِيماهُمْ فِي وُجُوهِ هِم مِنْ أَثْرِ السُّجُودُ ذَلِكَ مَثَلُهُم وَ الْمَدُولَ وَمَثَلُهُم فِي النّبُولِ وَرَخُوهِ هِم مِنْ أَثْرِ السَّجُودُ ذَلِكَ مَثَلُهُم فِي النّبُولُ اللّهِ وَرَضُونَا أَسِيماهُم فِي وَجُوهِ هِم مِنْ أَثْرُ السُّجُودُ ذَلِكَ مَثَلُهُم فِي النّبُولُ وَعَمِلُوا الصّافَدِي اللّه مِن مِن المناس بالحاح في الدرس العربي للولوج إلى رحاب لغوية أخرى، أو ما كان قبله من رصيد لغوي أسس بالحاح في الدرس العربي للولوج إلى رحاب

<sup>1)</sup> سورة آل عمران، الآية: 190، 191.

<sup>2)</sup> الألوسي، روح المعاني، مصدر سابق، ج4، ص156.

<sup>3)</sup> سورة النحل، الآية: 16، 15.

<sup>4)</sup> الألوسي، روح المعاني، مصدر سابق، ج14، ص116.

<sup>5)</sup> سورة الفتح، الآية:29.

<sup>6)</sup> الألوسي، روح المعاني، مصدر سابق، ج26، ص124، 125.

العلامة من كل المناحي، والنطاقات المختلفة الملامسة عمق المعنى؛ فكانت التوجهات تعطي للعقل زمام الكشف، والإدراك الفهمي، كما وُظفت اللغة كأداة من أدوات التفكير، الأمر الذي ضاعف من مسؤولية الوضوح في الأداة قبل الموضوع، وسنقتصر في هذا الغرض على بسط بعض الرؤى التي اشتغلت على التقعيد للدلالة، وأعطت رؤية مفهومية للعلامات، والعلاقة بين مكونات العلامة، وطبيعتها.

والواقع أن الإنتاجات السيميائية في الدرس العربي تبلورت على يد علماء الأصول، والتفسير، والمنطق، والبلاغة، وتوجهت في مجملها نحو فهم النص القرآني، مما أعطى العلامة أبعادا روحية، وعقلية فضلا عن اللغوية.

يرى القاضي عبد الجبار "أن من حق الأسماء أن يعلم معناها في الشاهد ثم يبني عليه الغائب" وتجمع هذه الرؤية بين الرصيد الروحي للعلامة وفي الأمر أيضا إشارة للتصور الذهني الذي يظل ثاويا داخل الوعاء العقلى، ويدّخر هذه الصورة إلى حين الاستدعاء.

يبسط أبو هلال العسكري نماذج مختلفة للعلامة، ويرى أنه "يمكن أن يستدل بها، أقصد فاعلها ذلك، أم لم يقصد، والشاهد أن أفعال البهائم تدل على حدتها، وليس لها قصد إلى ذلك، وآثار اللص تدل عليه، وهو لم يقصد ذلك، وما هو معروف في عرف اللغويين يقولون استدللنا عليه بأثره، وليس هو فاعل لأثره من قصده" 2. إننا نلمس في هذا المفهوم الذي قدمه أبو هلال العسكري بعد نظر يضفي على العلامة مؤشراتها الجوهرية، وماهيتها الأولية؛ إذ إن إبعاد القصد فيه تلميح إلى ثبات ما يستلزم من العلامة في كل الأحوال، فلو ترك الأمر للقصد لارتجت العلامة، وفقدت طابعها الاجتماعي، وإن كان اضطراد هذه الحكم يعيق الحركية اللغوية، ويزيح السياق، والمقام الخارجي، لكن الملفت في هذا كله أن أبا هلال بإثارته للقصدية يكون قد استبق النقاش الواسع بين اتجاهي القصدية، والتأويل في الدرس السيميائي الحديث.

<sup>1)</sup> القاضي عبد الجبار، المغني، تح (تحت إشراف طه حسين إبراهيم مذكور)، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، مصر، 1960، ص 186.

<sup>2)</sup> أبو هلال العسكري، الفروق اللغوية، تح: محمد إبراهيم سليم، دار العلم والثقافة، القاهرة، دط، دت، ص68.

أما الغزالي فيقدم تصورا متكاملا للعلامة يرتكز على المرجع، ويعتبره محددا فاصلا في تصور حمولات العلامة "إن للشيء وجودا في الأعيان، ثم في الأذهان، ثم في الألفاظ، ثم في الكتابة، فالكتابة دالة على اللفظ، واللفظ دال على المعنى الذي في النفس، والذي في النفس هو مثال الوجود في الأعيان"1.

وبذلك فإن الغزالي يرى أن مكونات العلامة أربعة محددات أساسية هي: الموجود في الأعيان، وفي ذلك إشارة إلى المرجع، الموجود في الأذهان، وهذا يفصح عن التصور الذهني للعلامة (المدلول)، والموجود في الألفاظ (دال) والموجود في الكتابة، ويتفق حازم القرطاجني مع الغزالي في حديثه عن أطراف العلامة مع تخريجات الغزالي حين يرى: "أن المعاني لها حقائق موجودة في الأعيان، ولها صور موجودة في الأذهان، ولها من جهة على ما يدل على ذلك الصور من الألفاظ وجود في الأذهان"<sup>2</sup>، ويعكس هذا المفهوم أن العلامة اللغوية تتأسس من الصور الذهنية التي هي محصلة لمدركات الواقع الخارجي، ثم تتدرج العلامة إلى الملفوظ، فالمكتوب، ولكن تبقى العلامة وثيقة بين المتصور الذهني، والمؤشر الصوتي على ذلك التصور في عملية تلازمية انبثقت عن الرؤية التأصيلية لنشأة اللغة بين التوفيق، والاصطلاح، وقد قدم الجرجاني فهما للدلالة يعكس هذه الملازمة التي استبعدت عن غفلة المرجع الخارجي وإلا فعدت رؤيته متكاملة لأركان العلامة "الدلالة هي كون الشيء بحالة يلزم من العلم به العلم بشيء آخر، والشيء الأول هو الدال، والثاني هو المدلول... "<sup>3</sup> على غرار ما سبق من جهود عربية عربقة كان ديدن بقية المشتغلين على الدلالة، والسيمياء؛ فقط اختلفت الطروحات باختلاف زاوية الولوج للدلالة، وحيز التداول لهذه العلامة، وترصد في هذا الصدد كل المراجع التأطيرية لمفهوم الدلالة، سواء كانت لغوية، أو أدبية، أو بلاغية، أو فلسفية، أو منطقية، أو أصولية، حينها سنذكر (سيبويه، ابن جني، ابن فارس، ابن سيده، الجاحظ، أبي هلال العسكري، عبد القادر الجرجاني، حازم القرطاجني،

<sup>1)</sup> أبي حامد الغزالي، معيار العلم في المنطق، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1990، ص48.

<sup>2)</sup> حازم القرطاجني، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ، تح: محمد الحبيب بن خوخة، دار الكتب الشرقية، تونس، 1966، ص19.

<sup>3)</sup> على بن محمد الشريف الجرجاني، التعريفات، مكتبة لبنان، بيروت، دط، 1985، ص109.

والسكاكي)، وفي الزاوية الأصولية نذكر: ( الآمدي، أبوحامد الغزالي)، وفي الدراسات الفلسفية، والمنطقية: ( الكندي، الفارابي، ابن سينا، الغزالي، ابن حزم، ابن رشد...)، وأسماء كثيرة يتعسّر حصرها في هذا المقام، والجدير بالتنويه هنا هو أن هؤلاء العلماء برغم اختلاف مشاربهم إلا أن تداعيهم إلى حياض العلامة، والدلالة يكشف عن رؤيتهم الاستراتيجية لحضورها المفصلي في الانتاج والتبليغ، كما يؤكد هذا المعطى أن الدراسات العربية للعلامة قديما، حاولت أن تبدى العلاقات التي تربط مختلف التشكيلات الخطابية بالميادين غير الخطابية على نحو ربط علم الكلام، والمنطق، والفلسفة، وعلوم اللغة بميادين الإشارة، والرموز والموجودات الخارجية، وما يؤكد هذا الموقف هو الانبثاق الأول للسيمياء، والدلالة الذي أُفرز من طقوس غير لغوية؛ بل حتى غير طبيعية بحكم طابعها الماورائي لما كانت السيمياء منوطة بالسحر، أو علم أسرار الحروف وفق ما أشار إليه ابن خلدون: "علم أسرار الحروف، وهو المسمى بهذا العهد بالسيمياء، نقل وضعه من الطلمسات إليه في اصطلاح أهل التصرف من المتصوفة $^{1}$ . إذ يرى أن هذا العلم ارتبط بانحراف غلاة المتصوفة حينما ربطوا الحروف بتصاريف الكون، وعدّوها تصريفا للحركة، والسكون "زعموا أن الكمال الأسمائي مظاهر أرواح الأفلاك، والكواكب، وأن طبائع الحروف، وأسرارها سارية في الأسماء، فهي سارية في الأكوان على هذا النظام، والأكوان من لدن الإبداع الأول تنتحل في أطواره، وتعرب عن أسراره، فحدث لذلك علم الحروف، وهو من تفاريع علم السيمياء"2، ولذلك فإن مفهوم علم السيمياء وفق رؤية ابن خلدون مرتبطا بالغيبيات، والمكون الماورائي، أو الطلاسم، ولذلك فهو عد علم أسرار الحروف كأحد مظاهر الغموض فرعا من السيمياء التي تمثل الغموض في أوسع صوره، لكن الجامع هنا بين تصور ابن خلدون، وما سبق من مفاهيم لعلماء التراث العربي هو البحث عن المعني، والكشف عن المبهم، ولذا فإن السيمياء، أو ما جاء في نطاقها من الدلالة، والعلامة كلها مكونات كشفية لملامح المعنى سواء في حالته اللغوية، أو غير اللغوية.

<sup>1)</sup> ابن خلدون، المقدمة، تح: عبد الله محمد الدرويش، دار البلخي، دمشق، سوريا، ط1، 2004، ج2، ص282. 2) المصدر نفسه، ص282.

#### 2- السيميائيات الحديثة:

ظلت البوادر السالفة في مجال السيمياء تعكس تصورا ذاتيا، ورؤية محدودة لمقتضيات العلامة، وحيثيات التدليل حتى وإن عولجت العلامات بتصورات متنوعة، ومن زوايا شتى. لكن لم يستقر التصور حول مسار ناضج، وقصدي لاحتضان العلامة، والتغلغل في عوالمهما إلا ببروز الارهاصات، والتوقعات التراكمية التي كشف عنها سوسير (1913) في محاضراته. فضلا عن ما قدمه بورس (1914) في ذات القضية، ولذلك فقد اعتبرت فيما بعد السيمائيات الحديثة في مختلف أطروحاتها امتدادا لإحدى المدرستين السالفتين، ذلك لأن التباين بينهما بدا واضحا انطلاقا من المصطلح، وانتهاء بالمفهوم، والتصور رغم تزامن إجراءاتهما التأسيسية للمعنى، وحول هذا الاختلاف بين دي سوسير، وبيرس يقول بنكراد: "فما بين الرجلين اختلافات كثيرة، بل لا يجمع بينهما أحيانا سوى تعريفات أولية عادة ماتتعلق بالعلامة، ودورها في بلورة الفكر، وإشاعته، أو الرغبة في الخروج من دائرة العفوي المباشر، والحس لولوج عوالم التجريد".

وحتى نتمكن من الوقوف على جزئيات، وتفاصيل كلا المدرستين حري أن نقف عند كل مدرسة على حدة مع الإشارة إلى أن سوسير ينسب إلى المدرسة الأوربية، وبيرس إلى المدرسة الأمريكية.

# sémiologie) سيميولوجيا دي سوسير

اعتبر سوسير الأب التأسيسي للمدرسة الفرنسية في كل إخراجاتها اللغوية بحكم أن أعمالها كانت ثورية في مجال علم اللغة الحديث ليس في عروضها الفكرية فحسب، وإنما ابتداء بالتأسيس الابستيمولوجي لهذه المعطيات حتى تكون أكثر انسجاما مع واقع اللغة، ومحيطها، ولذلك لا نستغرب إن وجدنا رؤيته البنيوية قد استدعيت لجالات معرفية أخرى كالانثربولوجيا، وعلم النفس، وغيرهما كما أن السيمائية التي بشر بحا سوسير نشأت في محمية لغوية تلفظ كل المخرجات الدلالية

<sup>1)</sup> سعيد بنكراد، السيميائيات النشأة والموضوع، مجلة عالم الفكر ( السميائيات)، الفكر الوطني للثقافة والفنون والأدب، الكويت، العدد3، (يناير، مارس2007)، م35، ص16.

التي تستدعي حيثيات لا تنتمي لجسم المعطى اللغوي محل المساءلة الدلالية، مما يكشف مدى التحيز المتعسّر في مقاربة العلامة، والتعسف الإدراكي لملابساتها التي تبين هذا الجعسم التراكمي، لقد استحضر سوسير في إرهاصاته كل الملامح الطبيعية للعلامة، وفتح الآفاق أمام مجاري أخرى لم يفصح عنها، ولكنه لم يرفضها بنزعة المحاثية "يمكننا تصور علما يدرس حياة الرموز، والدلالة المتداولة اجتماعيا، وهذا العلم هو جزء من علم النفس الاجتماعي الذي يندرج ضمن علم النفس العام ويصطلح عليه علم الدلالة (السميولوجيا)"1 ، والمهم في ذلك هو أن سوسير لمتح إلى المحددات العامة لهذا العلم، وفتح الإجراء، والمزايدة السياقية من حيث عدم الخوض في مصير هذا الاتجاه الدلالي: "وهو علم يفيدنا موضوعه في الجانب الذي ترصد به أنماط الدلالات، والمعاني، كما يدلنا على القوانين التي تنظم الدلالات، ومادام هذا العلم لم يوجد بعد؛ فلا تستطيع أن تتنبأ بمصيره" 2 إلا أن هذا العلم اكتسب الأحقية في الوجود فيما بعد، وقد تحدد موضوعه بصفة قبلية، وليس علم اللسان إلا جزءا من هذا العلم العام.

لقد ارتكزت نبوءة سوسير في هذه البشارة على إرساء البعد النفسي، والاجتماعي للعلامة ربما كان المقصد هو هجرة هذا المعطى اللغوي الصرف من خلال تنميطه بعيدا عن الأطر اللغوية للسان، والتي كانت تشكل الانشغال العام لسوسير، ومن ثم حاول أن يدرج هذا النظام اللساني بجملته ضمن فضاء السيميولوجيا الرحب، والذي ليس بوسع اللساني الخوض في أنظمته إلا بظهور أنساق معرفية جديدة تستدعى أو تسوغ كل الإنزياحات غير اللغوية المتعاضدة في تشييد الدلالة، وتناولها. كما أن هذه الرؤية السيوسيرية المتأخرة انبثقت من تراكمات التفكير العلاماتي البنيوي، ومن مؤشرات ذلك: القول باعتباطية العلاقة بين الدال والمدلول إذ أن هذا التوجه في تصور العلاقة بين طرفي العلامة يتوافق مع فلسفة السيميائيات في نسختها المتأخرة القائمة على لا نهائية المدلول.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> )F.deSoussure, Coure de l'inguistiquegenerale, Edition Talantikit, Bejaia, 2014. P33.

<sup>2)</sup> المصدر نفسه، ص33.

## 2-2سيميوطيقا بورس (semiotique):

تزامنت مجهودات بيرس السيميائية مع تباشير سوسير، إلا أن المنطلقات، والتوجهات كانت متباينة من حيث البناء، والإطار المعرفي؛ إذ أن بيرس شيّد تصوراته للعلامة ضمن مسارات الفلسفة، والمنطق، فالسيميائيات عند بيرس تمثلا، أو تحققا للظاهراتية في إحدى زواياها الشاملة، كما أن ظاهرية بيرس ترتكز على المعطيات الكانطية تأصيلا، وتتباين عندها تفصيلا، وهو المدعى الذي دفعه لأن يعطيها اسم "الفانيروسكوبيا" (Phanéroscopie) حتى تتماشى مع واقعيته التدلالية بعيدا عن أي شحن سيكولوجي، لقد ارتكز "بورس" مصرحا على دعائم منطقية أفرزت في بعض المراحل التأسيسية معطيات تجريدية نقرت الدرس اللغوي منها حينا من الزمن، كما أن التدليل على مجريات السيمياء البورسية قُدم لنا ضمن نسق فلسفي يستند إلى مسلمات تواري خلفها رؤية مختلفة للواقع، والكون، والحقيقة، والإنسان داخل هذه الأطر الوجودية، وقد أكد بيرس على هذا النطاق الفلسفي الذي يضمن ممارسة تدليلية محصنة عن الماورائيات، وضمن هذا النسق الفلسفي يرى "بورس" أن الإنسان لا يمكنه أن يستوعب مدلولات الكون دفعة واحدة، بل يقع ذلك عبر مستويات تصاعدية، أو عبر إحالات جزئية تتمثل في:

### 2-2-الأولانية:

وتعكس الأولانية الإدراك المجرد للعناصر ضمن كيانها الوجودي، أو الممكن الوجود بعيدا عن التحققات المحيزة، أو الإدراكات الموقفية التي تعكس لحظة دلالية عابرة خاضعة لنسق ما، أو تشكل تخارجا لعنصر آخر، فهي نمط للوجودية كما هي في عالم تدليلي على الكينونة المتحللة من تقاطعات الزمان والمكان. إن التصور داخل هذه المقولة يتعلق بامتلاك تصور كلي شامل أصلي وعفوي للأشياء، وفي جبرية التجرد عن التعليلات والسببية التي قد تبني تصورات جديدة مركبة

<sup>1)</sup> الفانيروسكوبيا: هي وصف للظاهر والمراد بالظاهر المجموع الكلي لكل ما هو ماثل في الذهن بأية صفة وبأي طريقة بصرف النظر عن تطابقه مع شيء واقعي أم لا. أو " وصف لما هو أمام الفكر أو في الوعي مثل ما هو ظاهر في مختلف أنواع الوعي...". ينظر جيراردولودال، السيميائيات أو نظرية العلامة، تر: عبد الرحمان بوعلي، دار الحوار، سوريا، ط 1، 2004، ص 24.

وناشئة عن تضافر هذه العلائق فالأولانية هي" نمط في الوجود يتحدد في كون الشيء كما هو إيجابيا دون اعتبار لشيء آخر، ولا يمكن أن يكون هذا الشيء إلا إمكانا"، وتعد الأولانية مقولة الأحاسيس والشعور والنوعيات، وفق ما وضح (بيرس) فهي تحيل على تمثلات من الأحاسيس كالحزن والفرح والانفعال والخوف والألم أو النوعيات كالأحمر والأخضر والخشن واللين. دون وسائط إذ يطبعها الإبحام والغموض وعدم التحديد والتحقق إلا من خلال خصائصها الذاتية، فعلى سبيل المثال "الإحساس هو نوع من الوعي الذي لا يستدعي أي تحليل كما لا يستدعي أية مقارنة ولا أية سيرورة كما لا يتجسد لا كليا ولا جزئيا في فعل يتميز من خلال هذا الحقل من الوعي أو ذلك "2 فالإحساس بهذا التخريج تحقق ذاتي وكينونة منوه عن الإحالات.

#### 2-2-2 الثانيانية:

إذا كانت الأولانية مجرد كينونة ذات طابع كلي مبهم يرتكز على الاحتمال فإنما بهذا التوصيف تكون بعيدة عن الإدراك الفعلي الذي يخرجها من نطاق الإمكان إلى مجرى التحقق والتعيين، وعبر مقولة الثانيانية ننتقل بإدراكات الموجودات من دائرة اللامحدود، والشامل إلى دائرة التحقق العيني؛ إذ يتم نسج هذا التحقق من خلال استعارة، وبناء علاقة بين مؤدى المقولتين وبحذه الصورة تكون الثانيانية" نمط وجود الشيء كما هو في علاقته بثان دونما اعتبار الثالث، إنما تعيين الواقعة الفردية" وستسمح هذه العلاقة بالانزياح عن الخصائص الذاتية للشيء، والتي لا يمكنها أن تبلور تحققا أو تحريجا بمفردها؛ بل تحتاج إلى عنصر ثان يمثل تخارجا لهذا الكينونة وجودا وتحقيقا في نطاق زمني وتمثّل مكاني، "فالأشياء لا تدرك إلا متحيزة في المكان ومتعاقبة في الزمان" وهو ما يجعل هذه الأحاسيس والنوعيات والظواهر متعينة بكيفية قابلة للاستيعاب

<sup>1)</sup> سعيد بنكراد، السيميائيات والتأويل، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء – المغرب، ط1، 2005، ص 54.

<sup>2)</sup> المرجع نفسه، ص56.

<sup>3)</sup> المرجع نفسه، ص61.

<sup>4)</sup> المرجع نفسه، ص:63.

محققة في موضوعات مادية محسوسة ممهدة، ومحسدة للتجربة التي يتم بها ملامسة الذات للكون عبر الوقوع، والتحقق، والوجود.

تجميعا لما سبق فإن الثانيانية هي مقولة: "الواقعي، والفردي، والتجربة، والوجود: وجود الشيء، ووجود الحدث، والفكرة، والوضعية، والحلم المدرك، إنها مقولة "الهنا" و"الآن"، وما يتم إنتاجه في مكان، وزمان محددين، وهي مقولة القوة بعد الخام، والجهد الذي يصطدم بمقاومة إنها مقولة الفعل، ورد الفعل "1. لكن هل هذا التحقق الوجودي، وتصريف الشيء من أطر الإبحام، والكينونة إلى سياق التحقق الزمكاني كافٍ لإنتاج دلالة ناضحة تحكمها القواعد، والقوانين الإنسانية، أو اللغوية الرمزية ؟ يرى بيرس أن ذلك غير ممكن، "فتحديد الإنسان من خلال الأولانية، أو من خلال الثانيانية معناه ألا إمكان للحديث عن قانون، ولا عن ضرورة" فكما سبق الأولانية تقتصر على الإمكان فقط، والثانيانية تحقق لتجربة صافية، وهو ما يستدعي الخروج من هذه المرحلة الآلية المفتقرة لأي قانون، أو ترميز وجودي لفهم أشياء الكون، لم البحث عن علاقة ثالثة تجمع بين الأول، والثاني، وقد تم إبرام هذا التعاضد بين المقولتين استنادا لمقولة الثالثانية.

#### 3-2-2 الثالثانية:

تعد الثالثانية مقولة الفكر، والقانون، فكما سبق توصيفه حول تموضع الشيء في وضعية الثانيانية لا يُقدّم إمكانية الاحتكاك بالواقع على هذه الصورة، إذ أنها تقتضي بالضرورة الغموض، والانفصال، والتحقق الصافي؛ لذلك اتجّهت الرغبة الإدراكية نحو البحث عن وساطة تلج بحا الذات إلى مفاصل الكون بشيء من الإدراك القار، والمنظم ضمن نسق تحكمه النظم والقوانين، والمسلمات الإنسانية.

2) Everert-Desmedt( Nicole): Le processus interprétatif: Introduction à la sémiotique de C. S.Peirce , Ed Mardaga 1990 p 35

<sup>1)</sup> عبد الله بريمي، مطاردة العلامات ( بحث في سيميائيات شارل ساندرس بيرس التأويلية، الإنتاج والتلقي)، دار كنوز المعرفة، عمان، ط1، 2016، ص44، 45.

تمثل الثالثانية هذا النظام، أو القانون، أو القاعدة التي تقدم حدمة فهم الكون ضمن مجالي الأولانية، والثانيانية إذ تقوم مقام الوسيط الذي يربط بين المقولتين، فالأولانية لا تتعدى حالة الكيفية، والوجود، والثانيانية لا تقدم بعد التحقق الصافي أي ميزة أو حدمة إدراكية مما يستدعي هذه الوساطة الملحة، وبهذه المفاهيم ندرك أن الأولانية مقولة عمومية شاملة لكنها حالية من التحديد في حين أن عمومية الثالثانية عمومية تحديد، واتفاق، وتبقى الثانيانية مجرد تحقق فردي ، أو تخارج ذاتي لا يتساوق مع التدليل الإنساني العام، والمحدد المعالم إلا عبر وساطة، أو مُدللة قانونية رمزية مفروضة على الذات وهو الأمر الذي أهل قواعد الثالثانية لأن تتحول إلى قوى رمزية للربط: أي سنن تنظيمية تجعل الأول يحيل على الثاني. "إن الإنسان يوجد داخل الرمزية، إن للربط: أي سنن علامات وبواسطة السنن (الثالثانية) يستطيع الإمساك بالواقعي (الثانيانية) وبالممكن الآولانية".

يتضح بناء على ما سبق أن الثالثانية تلعب دورا فاصلا في بناء التدليل، أو تشكيل الدلالة عبر إقامة فكر توسطي بين المقولتين: أي بين الإمكانات، والتجارب؛ هذا الفكر يمثل تضافرا متباينا ويضفي على التشكل اختلافا انضاحيا للتدليل"فالفكر ليس نوعية، فالنوعية خالدة، ومستقلة عن الزمان، ومستقلة عن كل تحقق، ولن يكون بالتأكيد واقعة، ذلك أن الفكر عام (...)، إنه عام لأنه يحيل على مجموع الأشياء الممكنة، وليس فقط على تلك الموجودات"3.

تتيح هذه الوساطة للإنسان بناء عالمه الرمزي الذي يلامس به الوجود، إذ ليس ممكنا أن يؤدي تجاوبا مع الموجودات إلا عبر أدوات الترميز، والسنن والقاعدة التي تعطي ملمحا إدراكيا للإمكانات، وتشيع تحققات هذه الإمكانات عبر إبعادها عن أطر التذويت الذي لا يمنح إمكانية

51

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Louis Hébert, Dictionnaire de sémiotique générale, Université du Québec à Rimonski, Canada, Date de Version (28-05-2016), P:231, 232.

 $<sup>^{2}</sup>$  سعيد بنكراد، السيميائيات والتأويل، مرجع سابق، ص $^{68}$ ، 69

<sup>3)</sup> المرجع نفسه، ص: 69.

التواصل مستقبلا في الأداءات الفعلية للتدليل ضمن مجموعة التواصل البشري، بمعنى آخر"لا نستطيع إدراك العالم مباشرة ولا يمكن أن نقول عنه أي شيء في غياب نظام، أوشكل ثقافي، ورمزي (لغة، دين، أسطورة، علم، فن...) أي في غياب مقولة الثالثانية".

مؤدى القول حول هذه المقولات هو أن الأولانية مقولة النوعيات والإمكانات والثانيانية مقولة التجربة والتحقق والثالثانية مقولة الفكر واللغة والقانون، والجدول التالي يقدم تصورا تبسيطيا لمضامين، وحدود المقولات الثلاث: 2

| الثالثانية | الثانيانية | الأولانية |
|------------|------------|-----------|
| الفكر      | الحقيقة    | النوعية   |
| القول      | الفعل      | الكونية   |
| إنسان      |            |           |
|            | حيوان      |           |
|            |            | نبات      |

إذ تسهم هذه المقولات بتفاعلاتها الإدراكية في الإفصاح، والتعبير عن التحربة الإنسانية تدلاليا، وفي خضم هذا التفاعل تنشأ العلامة في صورتها اللغوية، أو غير اللغوية، وهذا ما يقودنا لتقصي الرؤية البورسية للعلامة.

<sup>1)</sup> عبد الله بريمي، مطاردة العلامات، مرجع سابق، ص48.

<sup>2)</sup> NicoleEveraer- Desmedt, la processus interprétatif (introduction a la sémiotique de ch.s. Peirce, éditeur:Mardage, 1990, p 36.

#### **3−2** العلامة عند بيرس:

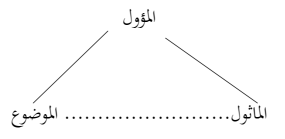
تكتسي الرؤية البورسية للعلامة طابعا شموليا يعكس التجربة الإنسانية بكل تشكلاتها، ومن ثمّ تكون العلامة أداة إدراكية للكون، وانعكاسا مدلوليا لمكوناته المختلفة؛ لذلك فإن الحديث عن العلامة عند بيرس هو حوار حول النشاط البشري، والتجربة البشرية مع الوجود انطلاقا من الإمكانات، وانتهاء بتنظيم تحققات الإمكانات ضمن نظام، وقواعد إدراكية تستند لسنن التنظيم الثقافي بكل شموليته.

إن العلامة بهذه الخلفية المفهومية لا تقف عند التعيينات، والتحديدات المختلفة لعناصر الكون وفق علامة محنطة عن مؤثرات التحدد، والتبدد، بل إنها كتلة مرنة تنصهر في إطار الجاري، والتداعيات التكوينية للتدليل، والتفاعلية التي تتساوق مع الظرف، والبعد والجال الإفصاحي، مما يستدعى تعاملا سياقيا، يفرض طابعا ديناميا للعلامة بوصفها تدليلا متحددا يقود للتوليد والتأويل.

ينبني المفهوم الأول للعلامة عند "بيرس" على تراكمية المقولات الفانرسكوبية فمن الواضح أنه قد استند في تركيب هذا المفهوم على تراتبية تلك المقولات، وكذا سيرورة إنتاج الدلالة، وانتقال الأشياء من عالم الإبحام، واللاتحديد إلى الطور التدليلي الذي يكرس حالة التواصل بكل أشكاله. "يربط الدليل، أو الممثل الذي هو أول مع ثاني يسمى موضوعه علاقة ثلاثية أصيلة يمكنها تحديد ثالث يسمى: مؤوله، ويربط هذا الثالث مع موضوعه نفس العلاقة الثلاثية التي يربطها هو نفسه مع هذا الموضوع".

53

<sup>1)</sup> عبد اللطيف محفوظ، آليات إنتاج النص (نحو تصور سيميائي)، النايا للدراسات والنشر والتوزيع، دمشق، سوريا، ط1، 2014، ص101.



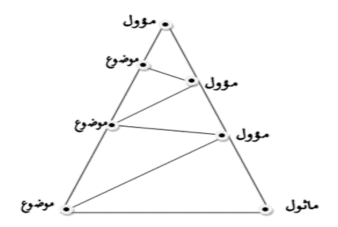
علاقة غير مباشرة

وترتكز رؤية بيرس للعلامة على علاقة ثلاثية إلزامية تشكل هذه العلاقة وحدة دلالية غير قابلة للاختزال خلاف ما ذهب إليه دي سوسير حين استبعد في ترسيمه العلامة المرجع بعدّه عنصرا ماديا لا يتساوق مع الأطر اللسانية "فإذا كان سوسير يصر على استبعاد المرجع من تعريفه للعلامة، ويعتبره معطى غير لسانى؛ فإن بورس ينظر إلى المسألة من زاوية أخرى، فبناء العلامة يرتكز في تصوره على فكرة الامتداد التي تجعل من الكون بكل مكوناته وحدة لا تنفصم عراها" أيستند تصور بورس الشمولي على رؤية مختلفة للكون، والموجودات، هذه الرؤية تنظر إلى الكون على أنه عالم رمزي يعكس مشهدا سيميائيا سواء كان هذا المشهد مفككا ضمن حالات الإدراك الجحزأ، أو كليا ضمن تصور ماسح، وظرفي، أو رؤية عارضة طارئة، فالتفاعل مع الموجودات تفاعلا إدراكيا، أو تدليليا لا ينشط إلا إذا تم الدفع بعملية الترميز لأنه كلما ازداد النشاط الرمزي تراجع التحقق الواقعي للإمكانات، أو الموجودات "إننا نحيى داخل كون رمزي(...) وبقدر ما يزداد النشاط الرمزي يتراجع الواقع"2 فالترميز هو آلية توافقية للإدراك يسهم هذا الترميز في إحالة التحققات الفردية على أنظمة دلالية مشتركة ضمن نسق معين، ومرحلي، وبتطور هذا النسق تتوالد علامات جديدة لذات التحقق، وتبقى وتيرة هذه التوليدات مستمرة، وخاضعة لملابسات الإحالات وفق ما تمليه التطورات المتحددة لبلورة التدليل، وهو ما يعطى العلامة حركية مستمرة في الإحالة على ترميز غير متناه" إن العلامة هي كل ما يحدد شيئا

<sup>1)</sup> سعيد بنكراد، السيميائيات مفاهيمها وتطبيقاتها، منشورات الزمن، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، المغرب، دط، 2003، ص61.

<sup>2)</sup> المرجع نفسه، ص61.

آخر (مؤولها) ليحيل على موضوع تحيل عليه هي نفسها (موضوعها) بنفس الشكل، ويصبح المؤول بدوره علامة، وهكذا دواليك في إطار سلسلة لا متناهية " دعمت هذه الآلية الإخصابية في التدليل رؤية بورس في مجال القراءة النصية بحكم تناغمها مع مكونات الإبداع الإنتاجي، أو القرائي للعلامات، ويكون للمؤول دور إحالي نشط ضمن كل رافد نسقي، أو ملابسات سياقية، تعطي للماثول علاقة جديدة مع موضوعه، هذه العلاقة هي التي تجعل السيرورة التدليلية مشرعة على كل الاحتمالات، والإسقاطات، والتركيبات السياقية، وتضفي على العلامة خصيصة حيوية إنمائية تبطل العلاقات الموضوعية المحددة، والمقيدة، فتصبح العلامة لا نمائية متوالدة وفق المخطط المرفق:



هذه الحركية التطورية للعلامة هي التي تعكس السيرورة الدلالية التي تنطلق من العلامة النواة، وبعد ذلك تصبح العلاقة متنامية غير قارة دون إقامة قطيعة مع الحد الأولي للتدليل، وإنما هذا النمو الدلالي كله يسير ضمن مجرى التدليل الأولي، وما يحدث فقط هو تعميق لمعارفنا، وتصوراتنا لما وضع في الدلالة الأولى، ويكون المؤول هو الوسيط الدينامي لهذا الإجراء الإدراكي، لقد غير هذا التوجه في دينامية التدليل الرؤية السيميائية لبورس فأصبحت السيميائيات ترتكز على آلية الإنتاج، والإخصاب التدليلي أكثر من وقوفها على مكونات العلامة، ومكاشفة العلاقة بين عناصرها، ولذلك تمحور النقاش فيما بعد على أطروحة السميوزيس (Semiosis) بعده سيرورة تدليلية بهذا المعنى، إن أهم الدعائم التي منحت للعلامة هذه السيرورة الإنتاجية هي عناصر تدليلية بهذا المعنى، إن أهم الدعائم التي منحت للعلامة هذه السيرورة الإنتاجية هي عناصر

<sup>1)</sup> عبد الله بريمي، مطاردة العلامات، مرجع سابق، ص51.

العلامة في حد ذاتها أقصد هنا المؤول( Interprétant)، والماثول (Représentamen)، والماثول (Représentamen)، والموضوع (Objet) فضلا عن خضوع هذه المكونات لنظرية المقولات الأمر الذي أعطى للعلامة حيوية مضاعفة ناشئة عن هذه الدينامية الفرعية، والكلية، وحتى يتم تبيين هذا التوصيف بشكل أوضح ضروري الوقوف على هذه العناصر، وتبايناتها النسقية، والمفهومية.

#### :(Représentamen) الماثول

يعرف بورس الماثول بقوله: "إن العلامة، أو الماثول أهي شيء يعوض بالنسبة لشخص ما شيئا ما بأية صفة، وبأية طريقة، إنه يخلق عنده علامة موازية، أو علامة أكثر تطورا، إن العلامة التي يخلقها أطلق عليها مؤولا للعلامة الأولى، وهذه العلامة تحل محل شيء هو موضوعها " فتوظيف الممثل في عملية التدليل هي تمثيل الشيء دون أي بادرة فهمية أو إفهامية نحو هذا الممثل، فالماثول لا يقوم بأي عمل يتعدى تمثيل الموضوع، فهو لا يعرفنا به، ولا يقدم لنا إضافة تعيينية، أو تصنيفية لمكونات الموضوع، أو الشيء الممثل، بناء على ذلك يكون الماثول تمثيلا غير متحقق إلا من خلال تحيينه ضمن موضوع يعطيه أبعاده المدركة، والمحددة، كما أن هذا التمثيل لا يتبلور في إجراء تدليلي متكامل إلا ضمن نسق تأطيري، أو عبر سلسلة من الإحالات الخاضعة لمحرى النسق، أو المرحلة التدليلية، ويكون المؤول هو المسؤول الوحيد على هذا الاهتداء الدلالي الناشئ عن إناطة الماثول بالموضوع، فالماثول "لا يستطيع الإحالة على موضوعه إلا من

<sup>1)</sup> يستعمل بورس العلامة الماثول بمفهوم واحد أو في موضع واحد، وقد نقل بنكراد الفرق بينهما إذ يقول" العلامة هي الشيء المعطى كما هو، بينما الماثول الشيء علامة منظورا إليه داخل التحليل الثلاثي كعنصر داخل سيرورة التأويل". ينظر: سعيد بنكراد، السيميائيات والتأويل، ص78.

وحسب إيكو(Umerto Eco) فإن بورس يقصد بالعلامة التعبير عن ما يرد ويتحقق داخل السيرورة الملموسة لعملية التواصل، أما الماثول فهو النمط الذي يسند إليه السنن مدلولا ملائما، وذلك عبر توسط مؤولات قادرة على ترجمته، للمزيد بنظ:

Umberto Eco, Lector in Fabula (la cooperacioninterpretativa en el texto Narrativo, Editorial lumen, Barcelona, tercera edicion, 1993, p. 42, 43.

 $<sup>^{2}</sup>$  سعید بنکراد، السیمیائیات والتأویل، مرجع سابق، ص $^{2}$ 

خلال وجود مؤول يمنح العلامة صحتها "أ، ويستفاد من هذه التوصيفات إجمالا أن الماثول: "ليس واقعة لسانية بالضرورة، يحلّ محل شيء آخر، بل أداة للتمثيل لا يوجد إلا من خلال تحيينه داخل موضوع" والماثول يقابل نسبيا مفهوم الدال عند (دي سوسير) ف"الماثول يقوم بنفس الدور الذي يقوم به الدال في التصور السوسيري حتى وإن كانت هناك اختلافات بين الأداتين، فمهمة الماثول كما هي مهمة الدال تكمن في التمثيل لشيء ما في أفق منحه وضعا تجريديا أي مفهوميا "أن هذه المقاربة التمثيلية بين الماثول، والدال السوسيري هي تمثيل ظرفي يعكس حالة تشابه في نسق لغوي عابر مع أن الدال أقل شمولية، وتجريدا من الماثول ذلك لأن الرؤية البنائية للعلامة عند كل من بيرس، وسوسير تختلف تأسيسا في خلفية الإطار العلاماتي بين من ينظر إلى العلامة نظرة كونية متحققة ضمن كل الإمكانات الوجودية، وبين من لا يتعدى في تصوره للعلامة الإطار اللساني.

إن الماثول البورسي يشتغل ضمن السيرورة الدلالية انطلاقا من خضوعه لنظرية المقولات التي أكسبته على غرار السيرورة السيميائية الأخرى حيوية نوعية انعكست على العلامة، وحدودها التدليلية التي أضحت غير متناهية، ولقد نظر إلى الماثول وفق نظرية المقولات كأولانية إمكان، وتحقق يعكس علامة نوعية (Qualisigne)، وكثانيائية إفرادية يعكس علامة مفردة (Sinsingne)، وكثالثانية القانون ن والقواعد يعكس علامة معيارية (Légidigne).

# أ-العلامة النوعية: ( Qualisigne)

ينظر إلى الماثول كعلامة نوعية ضمن مجرى الأولانية.هذه النوعية تشتغل في وضع تجريدي دون ارتباط بسياق معين، أو تحقق مفترض؛ إلا أن تحقق هذه النوعية ن والإمساك بحا لا يتم إلا من خلال تدبرها كمعطى كلي، وكمعطى أولي، ذلك أن المتلقي حين يدركه يعرف أنه ليس علامة

<sup>1)</sup> سعيد بنكراد، السيميائيات والتأويل، مرجع سابق، ص: 79.

<sup>2)</sup> المرجع نفسه، ص79.

<sup>3)</sup> المرجع نفسه، ص65.

متحققة، بل نوعية متجردة من اشتراطات الوجود، ومواثيق الضرورة، فالعلامة النوعية التي ترتكز في وجودها على علاقات كونية، أو على وجود كيان آخر لا يمكن عدّها أدلة نوعية "إن العلامة النوعية هي علامة أساسها هو النوعية، وهي نوعية تشتغل كعلامة، ولا يمكن لهذه النوعية أن تشتغل، وتؤثر بصفتها علامة إلا بعد أن تتجسد في شيء، أو حدث واقعي إلا أن هذا التجسيد لا علاقة له بطابعها كعلامة" فعلى سبيل التمثيل فإن اللون الأخضر في نسق قانون المرور كعلامة تدل على السماح بفعل المرور، أو منعه لا يمكن اعتباره نوعية لأنه اعتمد في وجوده على شيء آخر ضمن نسق اشتراطي، ولا يكون الأخضر علامة نوعية إلا كنوعية متجردة، أو كيان أولي متحرر من كل علاقة مضافة، وإذا تعدى هذا الإمكان التجرد، واعتمد على شيء ما لا نكون حينها بصدد علامة نوعية؛ بل أمام نوع آخر من تمظهرات الماثول ألا وهو العلامة المفردة.

# ب-العلامة المفردة: ( Sinsingne)

تضعنا إحالة الماثول على نفسه في بحرى الثانيانية أمام العلامة المفردة التي تتسم بالتحقق ضمن سياق زماني، ومكاني، وتعكس حدثا واقعيا مؤطرا عن الامتداد النوعي المطلق، ذلك لأن العلامة المفردة لا تشتغل كعلامة إلا حين بتُحسّد في واقعة فردية خاصة، ولذلك سميت علامة مفردة فهي: "شيء أو حدث موجود فعلا يشتغل علامة، ولا يمكن أن يكون كذلك إلا من خلال نوعياته، بحيث أنه يستدعي نوعية، أو بالأحرى مجموعة من العلامات النوعية، إلا أن هذه العلامات هي من طبيعة خاصة، ولا تتشكل علامة إلا من خلال التجسد الفعلي " فذا التحسد الفعلي يتم في أثنائه التحول من النوعية المطلقة المنظور إليها بشمولية مجردة عن أي ملابسة إحالية إلى الوجود الفعلي، والتحقق الظرفي "داخل واقعة خاصة، ومحددة ( الهنا ملابسة إحالية إلى الوجود الفعلي، والتحقق الظرفي "داخل واقعة خاصة، ومحددة ( الهنا

مبد الله بریمی، مطاردة العلامات، مرجع سابق، ص $^{1}$ 

<sup>2)</sup> سعيد بنكراد، السيميائيات والتأويل، ص113.

والآن)" أفطلقة الرصاص الفجائية التي يسمعها المتسابقون تؤشر وجوديا وتحققا على موضوعها الذي هو بداية السباق.

هذه الطلقة كعلامة نوعية، وككينونة لا تحيل على أي مدلول، أو على أدنى دلالة معينة إلا ضمن سياق محدد، يكسبها تدليل واقعي معين يتحكم في تأطيره، وتوجيهه ملابسات الزمان والمكان، والتحسينات المتحددة ضمن هذا الإطار الإخصابي.

### ج- العلامة المعيارية:(Legisigne

تتخذ العلامة المعيارية بحرى مختلفا عن إحاطات النوعية كما أنما تتحاوز في كينونتها حدود التحقق الإفرادي، أو الحالة الخاصة، فهي حتى وإن تحررت من مشهد التشخيص عبر العودة إلى الخالة العموم إلا أن هذا العموم ليس متحردا، أوغامضا؛ بل يستند إلى القاعدة، والقانون في "العلامة المعيارية هي قانون يشتغل كعلامة، وهذا القانون هو في الأصل نتاجا لإنسان وكل علامة عرفية هي علامة معيارية، وليس العكس"<sup>2</sup>، إذن فالعلامة المعيارية تتأسس بناء على تعاقدات، أو تسنينات لغوية كانت، أو اجتماعية، أو ثقافية، تم التعاضد عليها كنمط عام مؤطر بقواعد، وأعراف ترتيبية نابعة من هوية اجتماعية، أو إقليمية، وبالرغم من التقاطع التعميمي بين العلامة النوعية، والعلامة المعيارية إلا أن الفرق بينهما "يتبدّى في كون العلامة القانونية تملك هوية محددة مع العلم أنها عادة ماتظهر بمظاهر مختلفة، بينما تفتقد العلامة النوعية هذه الهوية، إنها النوعية المحضة والتعبير القح لمظهر ما، ولا تملك هذه النوعية المظهر نفسه عندما تحاول الظهور ثانية" "كل هذه الأنواع من العلامات المفرزة من إحالة الماثول على ذاته لا يمكن النظر إليها على أنما تدلالات منفصلة، أو منعزلة، بل هي أنماط متقاطعة أحيانا، وتراتبية أحيانا أخرى تبعا لجهات، وزوايا النظر.

<sup>.114</sup> سعيد بنكراد، السيميائيات والتأويل، ص $^1$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المرجع نفسه، ص115.

 $<sup>^{3}</sup>$ عبد الله بریمي، مطاردة العلامات، ص90، 91.

# -2-3-2 الموضوع: (objet):

هو كيان قد يكون ملموسا، أو معنويا؛ هذا الكيان يمثل من طرف الماثول على سبيل التعيين، أو التخصيص، كما أن الموضوع قد يكون مدركا بشكل واقعي، أو بصورة متخيلة، أو قابلة للتخيل، أو لا يمكن تخيله البتة، فالعلامة عند بيرس لا تقتصر على الإحالة على الموضوع، بل تقدم إضافة معرفية تطويرية "إن موضوع العلامة هو المعرفة التي تفترضها العلامة لكي تستطيع نقل، وتبليغ معلومات إضافية تخص هذا الموضوع"، هذا الموضوع لا يمكن عزله عن كينونة العلامة، أو الماثول؛ ذلك لأنه يشكل المعادل الرمزي المفهومي الذي يميل عليه الماثول. ومن خلال رؤية بيرس فإن الموضوع في نسق الإبلاغ يمثل بناءً دلاليا، أو صفا إجرائيا لأصناف التحارب المفترضة، هذه التحارب تمثل المسار التداولي بين ركني الرسالة الإبلاغية (باث—متلق)، وهي التي تبني دعامة الحوار بينهما، والذي يتطلب معرفة مسبقة بالموضوع عند الطوفين، وفي هذه الحالة تضفي آلية الإحالة التي يقودها الماثول على الموضوع مفاهيم إنمائية خاضعة لتحسينات الإبلاغ، وملابساته السياقية " ذلك لأن العلامة لا توفر معرفة ما فحسب؛ بل نستطيع عبرها التعرف على شيء جديد"، إن وقوع الموضوع بين وضع الإدلاء الأولي، ووضع المعرفة الجديدة، أو المحينة يقودنا إلى التمييز بين نمطين من الموضوع تبعا للإحالات، وطريقة إدراكها، فالنمط الأول هو الموضوع الدينامي.

أ-الموضوع المباشر:وهو المعطى بصورة مباشرة كما تمثله العلامة، أو الماثول إذ يقدم معرفة مباشرة كالتي يقدمها المرجع من خلال نقل معطيات الأولانية داخل الثانيانية "3، هذه المعرفة لا تتطلب وسائط إبلاغية إحالية لإدراك محتواها، كما أن الموضوع المباشر يشكل البناء النموذجي، أو الكينوني للعلامة، وانطلاقا من هذا البناء تتوالد الصور المفترضة للموضوع لذلك

<sup>1)</sup> سعيد بنكراد، السيميائيات مفاهيمها وتطبيقاتما، ص65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المرجع نفسه، ص82.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) المرجع نفسه، ص 83.

فإن الموضوع المباشر "لا يغطي كل الإمكانات الموجودة داخل الواقعة" أ. بل هو يكتفي بتحديد ما هو متحقق داخل العلامة بصورة مباشرة دون الحاجة إلى استحضار مرفق تدليلي، أو إحالي لبناء العلاقة العلاماتية.

ب -الموضوع الدينامي: أو الموضوع غير المباشر ذلك لأنه "حصيلة سيرورة سيميائية سابقة يسميها بيرس التجربة الضمنية ( expérience collatérale)"<sup>2</sup>, لأن إدراكاته خارجة عن الجحرى الاعتيادي للتدليل، وهو يشتغل خارج أطر العلامة الأولى، ويخضع لتراكمات الثقافة، والنسق الاجتماعي، والديني، ويكتسب رصيده التدليلي المحيّن انطلاقا من المعارف، والتجارب الضمنية. التي تشكل سياقا وجوديا حضاريا محددا في زمان، ومكان، ومرتبطا بتشكيل ثقافي معين؛ إلا أن مساره الإنمائي لا يتحقق دون المرور على الموضوع المباشر، وانطلاقا من التحيينات التي يخضع لها الموضوع المباشر تُبني هذه الحالات المفترضة للموضوع الدينامي احتكاما لتجربة إضافية أو موازية، وتوجيهات الأنساق، وفي هذه الحالة سنكون بصدد معرفة جديدة غير مباشرة، وتتطلب إحاطة كافية لملابسات الإنتاج، والتلقى كما تتطلب وسائط تأويلية، أو إحالية لتثبيت المعطى الجديد، وفي مسعى الوصول إلى إحالة الموضوع الدينامي في علاقته بالماثول أضاف بورس لهذه العلاقة إجرائية العماد باعتباره وسيط يحدد العلاقات الممكنة، والمتحملة تبعا للتحيين، والملابسة المؤطرة بين طرفي الباث، والمتلقى أثناء فعل الكلام، فالعماد كإضافة للعلاقة الثنائية بين الماثول، والموضوع يمثل: "صفة إسنادية للموضوع بعد ما تم انتقاء هذا الأخير بكيفية معينة، وأن صفة واحدة من هذه الصفات هي المؤهلة لبناء موضوع العلامة المباشر، ومادام العماد أحد الصفات المسندة، أو المحمولات الممكنة للموضوع فإنه يكون خاصية مشتركة إنه إيحاء"3، فالعماد هو بمثابة الجهاز الذي يحدد كل افتراضات

1) طائع الحداوي، سيميائيات التأويل (الإنتاج ومنطق الدلائل)، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 2006،

ص301.

<sup>2)</sup> سعيد بنكراد، السيميائيات والتأويل، ص 85.

 $<sup>^{3}</sup>$  عبد الله بريمي، مطاردة العلامات، ص $^{6}$ .

التدليل المتحققة، أو القابلة للتحقق سواء المرتبطة بالموضوع المباشر المتجرد، أو بالموضوعات الدينامية التي تتم ضمن دائرة تواصلية حيويّة، والعماد في هذا العرض التدليلي ينتقي التدليل المباشر، ويترك بالمقابل سلسلة المعطيات المحتملة جانبا " إنه صفة للموضوع باعتباره منتقى بطريقة معينة بهدف خلق موضوع مباشر "أعلى هذه الأساس كان العماد جهازا محوريا في بلورة الموضوع المباشر، والموضوع الدينامي.

إن تقسيم بورس للموضوع باعتباره مباشرا، وديناميا هو إجراء تجزيئي مرتبط بمستوى التحيين، والحيوية التدليلية، ولا يخضع لفكرة المقولات، ولكنه أعطى للموضوع تقسيما ثلاثيا منبثقا عن فكرة المقولات الثلاث، ويرتبط هذا التقسيم بمستوى التدليل المتعالي عن التحيينات الوجودية المشخصة، ويقع هذا التجزيء ضمن نسق تدلالي مجرد، ومتعال عن كل معالجة ظرفية.

وفي الصدد وجب القول إن اقتضاء القول بضرورة الموضوع الدينامي ناتج عن الفعالية الخارجية التي تتحاوز تمثيلات العلامة، فالعالم الخارجي واقع دينامي لا يستقر على نمط صوري معين؛ بل هو تواتر نشط من الإضافات، والإنتاج سواء على مستوى القيم، أو المفاهيم، وهذا ما يجعل العلامة في غالب أحوال التدليل مجرد اقتطاع ظرفي لهذه الصورة المتراكمة. " إن العلامة من خلال إمكاناتها الذاتية غير قادرة على إعطاء تمثيل كلي، وتام للعالم الخارجي، فعملية التمثيل حبحكم هذا القصور – لا يمكن أن تكون إلا جزئية "2، ولذلك ضاقت العلامة المباشرة عن تجسيد مشاهد الواقع التفاعلي، أو العالم المتغير، وهو ذات الإحراج التدليلي الذي عبّر عنه المتصوفة حين رصدوا قصور العلامة عن تمثيل رؤيتهم الواسعة؛ ولذلك فإن دينامية الموضوع من بين المخارج التي يستند العمل إليها في مقاربة المدلول العرفاني المتوالد.

<sup>1)</sup> سعيد بنكراد، السيميائيات والتأويل، ص84.

<sup>2)</sup> المرجع نفسه، ص 86.

# 1-الأيقون (Lcon):

يشتغل الأيقون المنبثق عن الموضوع كعلامة تتوافر على مفاصل الموضوع في وضع تشابحي بينهما، فالأيقون في ارتباطه بالموضوع يعتمد على التشابه الحاصل بينهما، بين الأيقون كصورة، أو رسم، أو تمثيل، أو خريطة، وبين الموضوع الذي هو تحقق حسي لهذه الأيقونات، فالمخطط الهندسي لمنزل، أو شقة هو أيقون لهذه الشقة كموضوع متحسد، " إن الأيقون علامة تحيل على الموضوع بموجب الخصائص التي يمتلكها هذا الموضوع سواء كان هذا الموضوع موجودا، أو غير موجود "أ، فالأيقون وفق المفهوم الشامل هو إطار جامع لكل الأدلة التي تكون موضوعاتها أولانية حيث لا يمكن للموضوع أن يكون إلا ممكنا، وهذا ما يجعله مجرد خاصية نوعية يظهرها الممثل ليس بالملزم أن يرتبط بمقولة أخرى.

# 2-المؤشر (Index):

يرتبط المؤشر بالبعد المتصل بمقولة الثانيانية ذلك لأنه يشترط سندا زمانيا، ومكانيا يعلم وجوده، وهو بهذا التحقق بمثل حدثا فرديا ملموسا مرتبطا بممثل تحديدي بواسطة أفعال مباشرة، أو بردود أفعال مباشرة، فيكون الانتقال من الماثول إلى الموضوع في نسق هذا التأشير بحكم التحاور الوجودي، وليس التشابه، أو القانون، وهذا ما بينه بيرس في تعريفه للمؤشر؛ إذهو" علامة، أو تمثيل يحيل على موضوعه من حيث وجود تشابه معه، ولا لأنه مرتبط بالخصائص العامة التي يملكها الموضوع، ولكنه يقوم بذلك لأنه مرتبط ارتباطا ديناميا ( بما في ذلك الارتباط الفضائي) مع الموضوع الفردي، ومع المعنى، أو ذاكرة الشخص الذي يشتغل عنده هذا الموضوع كعلامة من جهة ثانية "أفالدخان مؤشر تحققي للنار دون أن تكون هناك أية علاقة مشابحة بين النار، والدخان، ولكن الرابط بينهما رابط تجاوري، وتختلف هذه العلاقة التأشيرية فقد تكون طبيعية، أو احتماعية، أو لسانية.

<sup>1)</sup> سعيد بنكراد، السيميائيات والتأويل، ص 116.

<sup>2)</sup> المرجع نفسه، ص 119.

# 3- الرمز (Symbole):

يمثل الرمز القانون الذي تتم صياغته في جرى العرف، والعادة، وهو الذي يعكس انثباقا تالثالثانية التي تسدعي عنصرا ثالثا بين الماثول، والموضوع لا يتواجد بدافع برهاني ناشئ عن السببية، أو المجاورة، وإنما تستحضره الأنساق الاجتماعية، وسلطة العرف إلى أن يصل إلى مرتبة القانون، أو النمط العام، ولهذا فإن الرمز: " علامة تحيل على الموضوع الذي تدل عليه، أو تشير إليه بموجب قانون، وعادة ما يكون تداعيا من الأفكار العامة، ويحدد هذا القانون تأويل الرمز بالإحالة على ذاك الموضوع، . فالرمز من ثمة نمط عام، أو قانون أي علامة قانونية، وبهذا الصفة فإن الرمز يتصف عبر التوسط لنسخة ما، ليس فقط لأنه عام في ذاته بل لان الموضوع الذي يحيل عليه هو الآخر من طبيعة عامة، غير أن ما هو عام في كينونته يتحقق من خلال الحالات الخاصة التي يحددها " أ.

إن التعريف السابق يفترض أن العلاقة بين ممثل العلامة، وموضعها علاقة توسطية إحلالية أي أن ممثل الرمز يحل مكان الموضوع بفعالية مؤوله، ولذلك لا يكون ممثله بالنظر إليه في ذاته إلا قانونا، فالرمز يختلف عن الإيقون الذي يتجسد ضمن ذريعة التشابه، كما يختلف عن المؤشر الذي يتحسد على أواصر المجاورة، فالرمز لا يتواجد إلا إذا كان تكثيفا لنسخ من الأفعال المتحسدة ضمن إقرارات التعاقد الاجتماعي، أو حتى الإنساني، ومن هنا يكتسي الرمز أهمية قصوى، وفاعلة تتمثل في ترتيب، وتنسيق تفاعلات التجربة الإنسانية، فهي لا يمكن أن تكون تجربة عامة، وإنسانية إلا إذا تم إدماجها في قوالب رمزية حتى تأخذ بعدا كليا تعاقبيا بعيدا عن التجربة الظرفية، ويعد الرمز أحد الإفرازات التي تؤطر النظام اللغوي ضمن عمومية القانون المشترك، وسلطة النسق ويعد الرمز أحد الإفرازات التي تؤطر النظام اللغوي ضمن عمومية القانون المشترك، وسلطة النسق

<sup>1)</sup>عبد الله بريمي، مطاردة العلامات، ص 98.

# (Interprétant) المؤول –3-3-2

إن نسق تمثّل المؤول هو ثالثانية التشكل السميوزيسي للعلامة، ويُعد المؤول ضمن هذا النسيج محور التدليل، وعماده ذلك لأنه يمارس وساطة إفهامية بين الممثل والموضوع، تُعتبر هذه الوساطة عملية إحالية إلزامية لتحقق التدليل، إذ لا إمكانية للحديث عن وجود علامة دون تكريس لفعالية المؤول الذي يشكل حسرا إبلاغيا بين الممثل، والموضوع، فمن غير الممكن إنتاج علامة أحادية منعزلة عن التداول؛ لذلك فإن المؤول يكسب العلامة أحقية التداول، ويضعها ضمن السيرورة الإبلاغية، والإفهامية، ويماثل المؤول باعتباره وسيطا تدليليا مقولة المدلول عند دي سوسير، وقد تنوعت نطاقات مفهوم المؤول في عمقها، أو سطحيتها بعد بيرس، فإن كان يرى أن المؤول هو: "كل ما هو معطى بشكل صريح داخل العلامة نفسها في استقلالية عن سياقه، وعن الشروط المعبرة عنه " 1 ، فلقد تنامت بعده تصورات المؤول إلى أن امتلك الكفاءة الشاملة ليكون فاعلا ضمن الحقول الثقافية الكبرى: أي ضمن فعل التسنين، لكن رغم هذه الاحتلافات التي لن نقف عندها إلا أن هذه المفاهيم تعاضدت كلية على طبيعة المؤول التوسطية، " فهو عنصر توسطى يقوم بربط الماثول بموضوعه، ولكنه في الآن نفسه يبرز المسافة التي لا يمكن ملؤها أبدا بين الماثول، والموضوع "<sup>2</sup>، يتشابه هذا التوسط مع وظيفة الثالثانية داخل نظرية المقولات في وصف الأول، والثاني داخل علاقة تتبلور ضمن ضبطية القاعدة، أو القانون، إذ " أن المؤول باعتباره حدا ثالثا هو الذي يقوم - داخل السلسلة - بإدخال القاعدة، أو المبدأ العام الذي يربط الحدود الثلاثة فيما بينهما "<sup>3</sup>، لقد بدا واضحا أن المؤول عارس ضبطية تعاقدية للمعنى تسمح بتداول العلامة انطلاقا من القانون الذي يبني العلاقة التكوينية بين الحدود الثلاثة ( ماثول، موضوع، مؤول)، كما يعدّ المؤول بعد ذلك تخارجا للعلاقة الدينامية بين الماثول، والموضوع، وهو ما يؤشر على حضوره ضمن هذا التشكل الإبلاغي حضورا محوريا، وحيويا، فهو

<sup>1)</sup> سعيد بنكراد، السيميائيات والتأويل، ص 88.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المرجع نفسه، ص 89.

 $<sup>^{3}</sup>$ ) المرجع نفسه، ص  $^{90}$ 

الشرط الأساس لترويج الدلالة، وهو الذي يمنح العلامة إمكانية تمثيل الموضوع داخل حيز التواصل، ولأنه يشتغل داخل هذا الرواق الدينامي، أو التفاعلي، فهو بعبارة أخرى " المحور الذي يؤسس العلاقات الاستبدالية لعلامة ما، وبين ما نصطلح على تسميتها أحيانا بالمعرفة القبلية، وأن المؤول دائما، وفي الوقت نفسه علامة بالنسبة لمؤول آخر، وبالتالي فإنه يساهم في حركة السميوزيس اللامتناهية "1.

وكما سبق فإن دخول المؤول كوسيط بين الموضوع، والممثل لا يبني علاقة التدليل المباشرة فقط، بل هو من زاوية أخرى يبرز مدى اتساع الهوة بين هذين العنصرين، لكن ذلك لا يعد قصورا في حق المؤول، بل هو معطى إيجابي لإظهارالتكاثف الدلالي الخصب للعلامة بفتح المجال أمام افتراضات التأويل، وكشف مدى غنى عملية التأويل، وقدرتما على مجاراة حركية هذه العلاقة، وهذا ما دفع بورس للحديث عن مستويات المؤول، أو أنواعه وفقا لمقتضيات التدليل داخل هذه المحولة بين الموضوع، والماثول، هذه الأنواع هي: (المؤول المباشر، المؤول الدينامي، المؤول النهائى)، وكل مؤول يتطابق مع مستوى دلالي معين.

# أ - المؤول المباشر:

هو المؤول الأولي الذي يعطي نقطة إنطلاق للسيرورة الدلالية، وتوسطية هذا المؤول تقتصر على تحديد المعطيات الأولية للعلامة في حدود التجربة المباشرة بعيدا عن السياقات، ومقامات التلفظ، ذلك لأن " حدود تأويله مرتبطة بمعطيات الموضوع المباشر، وعناصر تأويله ليست سوى ما هو معطى داخل العلامة بشكل مباشر" من هذا المنطلق يتضح أن المؤول المباشر عملية تأويل تقريرية تقدم لنا الدلالة الموضوعية، أو الحرفية للعلامة في حالتها الأولى.

<sup>1)</sup> عبد الله بريمي، مطاردة العلامات، ص 66.

<sup>2)</sup> سعيد بنكراد، السيميائيات والتأويل، ص 94.

# ب - المؤول الدينامي:

يعمل المؤول الدينامي على إخراج العلامة من دلالتها المباشرة، وإدخالها ضمن سيرورة تدليلية غير منتهية، فتصبح بذلك العلامة ضمن نسق جديد، ومتجدد يفتح الجال لسلسلة من الإحالات المتواصلة، والمتوالدة ضمن دينامية تواصلية متنامية، " فمن أجل تحديد مؤول علامة يجب فعل ذلك من خلال علامة أخرى، وهكذا دواليك، والنتيجة أننا أمام سيرورة سيميوزية لا متناهية "أهذا المؤول الدينامي يعد أبرز كينونة فاعلة في العلامة ضمن الأنساق الشعرية، والفنية، والذوقية، وهو أكبر الفاعلين في عرض حيوية، وخصوبة اللغة، ومرونتها، إلاأن قوته التأويلية غير المنتهية شكلت هاجسا لدى بيرس الأمر الذي دفعه للبحث عن آلية لضبط هذا السيرورة الدلالية الدافقة، فكان ذلك عبر مقولة المؤول النهائي.

# ج- المؤول النهائي:

إن سيرورة التدليل غير المنتهية لا تعطي ملمحا تواصليا مضمون العواقب بحكم أن الافتراضات الإبلاغية كلها متاحة، ومشروعة؛ لذلك فإن هذا الوضع المحاط بدينامية منفتحة، ومتنامية يستدعي بإلحاح آلية إضافية لتنظيم هذا التدفق الدلالي عند لحظة تواصلية ما، وهذا ما دفع بورس لاقتراح مقولة المؤول النهائي التي تؤطر الفهم ضمن نسق معين، هذا النسق كما قال بورس يشكل " العادة التي نملكها في إسناد هذه الدلالة إلى تلك العلامة داخل سياق مألوف لدينا "2، بحذا المعطى نكون أثناء المؤول النهائي بصدد جملة من الأطر النسقية التي تكبح هذه السيرورة، وتختزل كل الإمكانات التي تصرف الإدراك عن الانتهاء إلى مؤول تداولي ثابت، ونمائي. " فداخل سيرورة تأويلية معينة يجنح الفعل التأويلي إلى تثبيت هذه السيرورة داخل نقطة معينة تعد أفقا نهائيا داخل مسار تأويلي يقود من تحديد معطيات دلالية أولية (مؤول مباشر) إلى إثارة سلسلة من الدلالات (مؤول ديناميكي) إلى تحديد نقطة إرساء

<sup>1)</sup> سعيد بنكراد، السيميائيات والتأويل، ص 96، 97.

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه، ص 101.

دلالية (مؤول نهائي) 1، يُشار فقط إلى أن المؤول النهائي عند بيرس ينظر إليه وفق نسقه التأولي بثلاث صور تتحدد بالنظر لطبيعة الوسائط التدليلية، فقد تكون منبثقة عن الافتراض، أو الاستنباط، أو الاستقراء، وهذا ما ينتج ثلاث أنواع من المؤول النهائي:

- مؤول نهائي رقم 1: يمثل هذ المؤول مجموع العادات والقيم والأعراف المنبثقة عن العادة، أو التجربة الجمعية، ويمتلك هذا المؤول سلطة اجتماعية غير قابلة للنقاش، أو المناكفات الذاتية، في (المؤول النهائي الأول هو ميدان الإيديولوجيا)2.

- مؤول نهائي رقم 2: يشكل هذا المؤول المعرفة التي يمكن أن يستند إليها متخصص ما في جاله لتصنيف منتوج معرفي، أو توصيفه، أو إصدار حكم ما في حقه، فالمؤول النهائي الثاني هو " عادة متخصصة مبنية على التجربة، ومراقبة من قبلها" قي ويختلف هذا المؤول عن سابقة بكونه قابل للنقاش العلمي، وخاضع للمراقبة.

- المؤول النهائي رقم 3: يمتاز بكونه مؤولا نسقيا مرتبط بالأحكام، والنظريات الفيزيائية الكبرى، و" هو مؤول خارج أي سياق، إذ لا يكتسب أي تجربة لكي يوجد، فهو على مستوى القرار استنباطي "<sup>4</sup> إذ يشتغل كتأويل لسيرورة تدلالية تبدأ من أولى درجات الإدراك، وتنتهي عند مستويات كبرى كإنتاج القوانين الكلية، أو النظريات المنطقية، وهو ما دفع بيرس لربطه بآلية الاستنباط، وانطلاقا من هذا التقسيم ميز بيرس بين ثلاثة أنواع من العلامات (العلامة الطباعية، أو الجمالية، العلامة العلامة العلامة العلامة العلامات وحمولاتها التدليلية.

<sup>.</sup> 101 سعيد بنكراد، السيميائيات والتأويل، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المرجع نفسه، ص 103.

<sup>.</sup>  $^{3}$ عبد اللطيف محفوظ، آليات انتاج النص، ص $^{3}$ 

<sup>4)</sup> عبد الله بريمي، مطاردة العلامات، 82.

سبق القول إلى أن المؤول استدعاء لزومي لترويج العلامة عبر إنشاء العلاقة الإفصاحية بين الماثول، والموضوع وبموجب هذه العلاقة تأخذ العلامة صورتما المكتملة، فضلا عن ذلك يعطي المؤول بصوره السالفة دينامية متجددة للعلامة، وانطلاقا من التوزيع الثلاثي لأبعاد هذه العلامة، فإن الثلاثية الثالثة التي تنطبق على المؤول تفرز ثلاثة أنماط من العلامة هي: الخبر، والتصديق، والحجة.

# 1-3 الخبر (Rhème):

يمثل الخبر عند بيرس علامة الإمكانية الكيفية، فهو الذي يوفر معلومات أولية عن الماثول باستدعاء أصوله دون اقتراف أي فعل تأويلي يستضيف أكثر من معطيات الإمكانية، والنوعية، والخبر عند بيرس هو "علامة مؤولها علامة للإمكان النوعي. إننا ندرك هذه العلامة بوصفها شيئا قادرا على تمثيل أي موضوع ممكن كيفما كان نوعه، والخبر قد يمنحنا معلومات لكنه لا يؤول كمانح لهذه المعلومات " فالخبر هو مجرد معرفة مباشر تماثل إلى حد كبير مفهوم المدلول عند سوسير، والذي لا يتجاوز تقديم معطيات تصورية للمدلول كما هو.

# 2-3 التصديق (Dicisigne):

ينظر إلى التصديق على أنه علامة متجاوزة للمعطى الأولي المعبر عن الإمكان ذلك لأنها دالة على الوجود الفعلي، ضمن حدود واقعية محسدة، أو وضعية ملموسة، وهي التي " تكون بالنسبة لمؤولها علامة وجود واقعي: إنها تقدم إعلاما يتعلق بموضوعه" أو إذ تعطي هذه العلامة للتدليل تخارجا مكثفا، ومتزامنا قائما على علاقة بين طرفين.

# 3-3 الحجة (Argument):

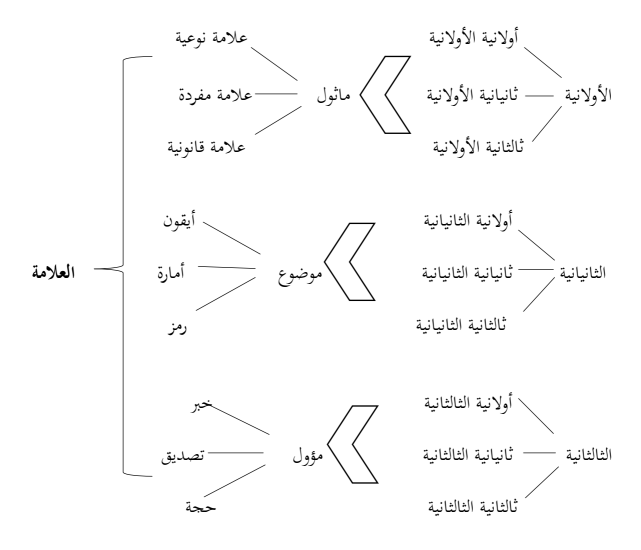
تعمل الحجة على إثبات صدقية العلاقات التي يقيمها الماثول مع بقية العلامات ضمن

<sup>1)</sup> عبد الله بریمی، مطاردة العلامات، ص 101.

<sup>2)</sup> حيرار دولودال، السميائيات أو نظرية العلامات، ص 28.

حقل ما، أو تحت سنن معين، وتقوم هذه الحجة على " الفعل الذهني الذي يحاول من خلاله الشخص الذي يحكم أن يقتنع بصحة قضية ما "1"، وهي فاعل توسطي يسهم في كشف ما يدل عليه الماثول أثناء تواجده ضمن العلاقات التي يقيمها مع بقية العلاماتفي إطار الحقل الذي ينتمى إليه.

بعد هذا العرض التفصيلي لمفاصل العلامة، وتجذراتها الكينونية، والتحققية يمكننا الآن استعادة واستجماع تلك التكوينات، والانبثاقات العلاماتية انطلاقا من المقولات الثلاثة وفق المخطط التالي:



<sup>1)</sup> سعيد بنكراد، السيميائيات والتأويل، ص 125.

تحدر الإشارة إلى أن تحقق العلامة يتم قيد الترهين النسقي، أو ضمن اشتراطات السياق، وهو ما يعطي لهذه العلامة إمكانية إعداد علاقات متحددة انطلاقا من تفاعلات عناصر السيرورة السيميائية فيما بينها، والتي سينبثق عنها جراء ذلك توليد أنماط مستحدثة من العلامات بفعل تكاثف زوايا الرؤية التأويلية، وتضافر علاقات الربط بين هذه العناصر، واستلزاماتها الثلاثية، إن هذه الفاعلية الدلالية، والديمومةالإحالية للمعنى منحت العلامات أطرا، ونطاقات واسعة عززت من حتمية استحداث جهاز تأويلي قادر على مواكبة هذا التعويم الدلالي، ومطاردته في تمظهراته المختلفة، لذلك كان السيميوزيس باعتباره سيرورة دلالية، والتأويل بعده مرونة كشفية أحد التلازمات الضرورية، والفاعلة بين فعل الإنتاج، ومفعولية التلقي، والتي استطاعت إلى حد بعيد مرافقة تساؤلات المعنى بالنظر لانسيابية التأويل، وطواعيته، ونجاعته الإفهامية.

# المبحث الثالث: السميوزيس ومسالك التأويل

في هذا الحيز التحليلي سنعطي الأولوية لهذه التلازمية الخصيبة بين السميوزيس، وفعل التأويل، ذلك لأنها المسار العرفي للغة بين ثنائية التبليغ، والإفهام، فالنشاط البشري خاضع لتراكمات الزمان والمكان، وعبر هذه التراكمات تتوالد أبعاد المعنى، وتتشابك مما يعطي الإمكانية لمرتمني هذا الجال لممارسة أي إجراء يربط إدراكاتهم بمدلولات العلامة الناتجة، ولذلك تتباين مدخلات المعنى، ومخرجاته بالنظر لحجم هذه التراكمات، وطبيعتها، فتتعدد مسالك الفهم، أو التأويل، وتصبح تارة خاضعة للتاريخ، وتارة للإيديولوجيا، وفي حالات أخرى خاضعة لتعاقدات الاجتماع الإنساني، وقد تكون في نماذج أكثر شرودا خاضعة للتذويت والأهواء والرغبات.

# 1- التأويل والتكاثف الدلالي:

سبق القول في نطاق توصيف سيرورة العلامة، وأبعادها الوجودية إن فعل التدليل يتشكل من أول (ماثول) يحيل على ثان (موضوع) عبر وسيط إحالي (ثالث) هو المؤول، وبفعل التكاثف، والسيرورة سيصبح الثالث أولا يحيل على ثان عبر ثالث جديد، وهلم جرا، ذلك لأن تمثيل المراجع دلاليا لا يرتبط بكينونتها المادية، وإنما هو أمر يتم ضمن مجاري ذهنية تكون فيها العلامة شديدة الارتباط بالتصورات، أو منبثقة عن الاستيهام الفردي للموجودات، وهذا ما يوافق فكرة " الامتداد" التي أشار إليها بيرس، " فكل ما يحضر في الذهن، وتلتقطه العين لا يشكل وفق هذه الفكرة سوى سلاسل رمزية مرتبطة فيما بينها استنادا إلى حاجات الإنسان الحقيقية، والاستيهامية" أن لذلك فإن الحديث عن تراتبية دلالية أمر لا يتساوق مع هذه الفاعلية الواقعية المشكلة لملابسات التدليل على الموجودات، فالمؤول ليس حدا نهائيا بل هو تكاثف حر في حدود السياقات المتاحة، هذه السياقات بإمكانها أن تمنح المؤول تواجدا مستحدثا يتبلور في علامة جديدة.

**72** 

<sup>1)</sup> سعيد بنكراد، سيرورات التأويل من الهرموسية إلى السيميائية، دار الأمان، الرباط، ط1، 2012، ص 340.

إن إجراءات تشكل العلامات لا تتيح لنا الركون إلى تدليل نهائي، أو حتى تدليل مرحلي مستقل عن سابقه، أو لاحقه، فالملاحظ أنه حتى في وضع هذه السيرورة لا يمكن الحصول على علامة جديدة مستقلة عن سابقتها، فالعلامة المستحدثة ضمن الملابسات السياقية تبقى حاملة حتى في صورتها الجديدة ملامح التدليل السابق؛ لأنها تتشكل في حركة لفيّة لولبية لا تستطيع من خلالها قطع الصلة بالدلالة السابقة، لأن الجهاز الذهني لا يزال يختزن تلك الحمولات الأولى، وبالتالي فإن فرضية استبعادها كلية أمر غير منطقى، ويتجاوز الطبيعة الذهنية المؤطرة لعملية الإدراك، وبفعل هذه الاستعادة تزداد كثافة التدليل، وتتشابك روافده، مما يعطى للتأويل إمكانية أولى لترتيب هذه الإحالات، أو استحضار مجرياتها التوالدية، إن فعل التأويل في هذه اللحظة هو "عمل مركب يغني المعنى، والعلامة جيئة، وذهابا في آن معا" أ، إن إغناء المعنى لا ينظر إليه من زاوية التكاثف فقط؛ لأن ذلك يقود لبناء اعتقاد مجزوء تجاه عملية التأويل، إذ إن هذا الإغناء ناتج عن عملية فهم تستخدم مختلف الأنساق الدلالية المرافقة، والمنظمة لعملية الإخراج الدلالي، حتى يتحقق ضمن هذا الجحرى ممارسة تأويلية موجهة لعملية تدبير المعنى وفق هذا التفاعل المنبثق عن عملية الإنتاج الذي يعد في ذاته ممارسة تأويلية مبكرة، وتتضاعف احتمالات الإدراك بالنظر للأنساق المكتنفة لهذا الإجراء فضلا عن السياقات الموجهة له، فـ " العلاقة المكونة للمعنى تتأرجح من مدلول إلى آخر، ولكنها تنطلق أيضا من المداليل في اتجاه الداول... وتعتبر الدوال كمؤول قادر على بناء بعض من هذه العلاقات "2، لقد أفضى التسليم بتعدد العلاقات المنشئة لعناصر المعنى إلى أن إحالات المؤول غير منتهية إلى درجة وصل فيها الاعتقاد بأن السيرورة البيرسية رؤية تقويضية تفكيكية لا تعترف بوضع التدلال النهائي كما هو معروف عند جاك دريدا، ولذلك فإن أي عملية تأويلية ستصبح مجرد تنسيب علاماتي مؤقت، ومتعدد، و"لم يكن بورس يتصور إمكانية تحول هذه الفكرة إلى عقيدة تجعل من كل التأويلات أمرا ممكنا، ذلك أنه هو نفسه كان يتحدث، وهو يبرهن على لا نهائية الإحالات عن إمكانية وضع حد

1) محمد بن عياد، مسالك التأويل السيميائي، مطبعة التسفير الفني، صفاقس، تونس، ط1، 2009، ص 85.

<sup>2)</sup> فرانسوا راسيتي، فنون النص وعلومه، تر: ادريس الخطاب، دار توبقال، الدار البيضاء المغرب، ط1، 2010، ص 136.

لهذه السيرورة من خلال الإشارة إلى فعل تداولي ينتجه السياق، وتقبل به الذات المؤولة"، وهو المنحى الذي بلور حتمية المؤول النهائي الساعية إلى تأطير الإحالة الدلالية طبقا لمسار تحكمه قوانين، أو أعراف محددة، وهو ما أطلق عليه بيرس العادة، " فالعادة تجمّد مؤقتا الإحالة اللامتناهية من علامة إلى علامة لكي يتسنى للمتكلمين الاتفاق على واقع سياق إبلاغي معين "<sup>2</sup>. إن إرساء التدليل ولو في لحظة تداولية على تواضع سياقي ما هو مطلب تفرضه وظيفة التواصل بين المتخاطبين، والواقع أن كل هذه التمظهرات للعلامة ناتج من طبيعة التدليل التي هي عملية نسبية متلبسة بجملة من العلائق المحايثة، والسلوكية، فالعلامة في نموها ستصبح تراكما مدلوليا مهما خضنا أية محاولة تجريدية، والتأويل في حد ذاته إجراء قرائي متحرر من اشتراطات المعجم، أو حتى من قصدية الباث، ولذلك لا يكون التأويل ناجعا إلا بضمان حد أدي من التقاطعات بين المعاني المتوالدة، والمعنى الأولي فضلا عن قدرته على إخراج العلامة في وضع إبلاغي قار قبل استئناف أي سيرورة دلالية أخرى، حينها يكون التأويل مؤطرا، ومحفزا لهذا التكاثف الدلالي لأنه سيضفي عليه صورة إيجابية منبثقة عن التدليل الثر، بدل الاشتكاء من المتاهة الناشئة عن السيرورة اللامتناهية.

## 2- السميوزيس ونسق الإيديولوجيا:

يتفاعل النشاط البشري مع محطيه وفق جملة من العلاقات المتباينة، والتي تتغاير بين الاحتيار والإكراه، والتدليل اللغوي يندرج ضمن النشاطات المحورية في هذا التفاعل بالنظر لمحورية التواصل البشري مع ذاته، ومع الكون، وتعد الإيديولوجيا من الأنساق الإكراهية التي تسطّر للعلامة مسارا جبريا، ذلك لأن الإيديولوجيا لا تتساوق مع السيرورة السيميوزيسية التي تمتلك هامشا من التحرر الإبلاغي، والذي قد يتجاوز حدود القيم، " إن أي فعل تأويلي لابد وأن ينبني، ويتوقع انطلاقا من حقل السيميوزيس اللامتناهية... إلا أن الأمر مختلف في حالتنا، فالسميوزيس منتهية،

<sup>. 130</sup> سعيد بنكراد، السيميائيات والتأويل، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المرجع نفسه 71.

ولها حدود مسيّجة منذ اللحظات الأولى للانتشار السردي حيث أن الاختيارات السردية الأولى تترافق مع الحسم في الاختيار الإيديولوجي $^{1}$  إن الإيديولوجيا منظومة قيمية تحدد مسارات التأويل، ومنتهاه، وإن كان ينظر للإيديولوجيا على أنما بنية ذهنية متحجرة تعمل على تحقير الجدل، وتعتيم الوعي، وممارسة الحجر على سيرورة التدليل؛ إلا أنها رغم ذلك تبقى أحد أبرز منابع تشكّل اللغة، وبذلك فهي قيمة استكشافية للعلامة، وقد تتبادل في أطر مختلفة دورها مع هذه العلامة، فتتجلى الإيديولوجية كعلامة كبرى، وتنبثق عنها العلامة كموقف إيديولوجي، ومن هذا المنطلق تتخاصب علاقات التدليل مع شبكة القيم الاجتماعية المشكلة للنسيج الإيديولوجي " إن المعنى بكل تمنّعاته الذي يسند لهذه القيم لا يمكن أن يدرك بصورة فعلية إلا من خلال تحقق هذه القيم، وتجسيدها في أدوار، ووظائف، ومؤسسات تخرج هذه القيم من تجريداتها، وتمنحها وجها مشخصا، وذلك بإعطائها مضمونا، وصبها في وعاء يتم من خلاله تحديد السياق، أو التلوينات الثقافية التي تخصص هذه القيم، وتخرجها من لازمنيتها المطلقة إلى زمن، ومكان محددين"<sup>2</sup>، من هنا يتبين لنا أن الرصيد الإيديولوجي يشكل في محتواه التفاعلي جملة السلوكات الإنسانية القابلة للتحقق، وهو التخصيص الذي يمنح هذه الإيديولوجية حاكمية التوجيه الدلالي، إذ إن الجهاز الإدراكي، أو الإنتاجي للغة يعطى دائما أولوية التعيين الدلالي للسلوكات الماثلة، والمتكررة ضمن الجموعة اللغوية، وكل حصيلة قيمية لم تتجسد على بسيطة العيان ضمن نسق اجتماعي مشترك يتعسر الإبلاغ عنها، أو تلقى معطياتها الدلالية بحكم أنها لم تمثل نفسها ضمن مجرى الحاجات اليومية للمتلفظ اللغوي، " إن الأفكار والتمثلات... التي تتشكل فيما يبدو الإيديولوجيا لا تمتلك وجودا مثاليا، أو فكريا، أو روحيا، بل تمتلك وجودا ماديا، إن الإيديولوجيا لا تظهر إلا مجسدة في جهاز، وفي ممارسة، أو ممارساته"، إن هذا التركيز على التحسيد الإيديولوجي مبعثه توجه مقصود نحو الخاصية اللغوية، أو التدليلة

1) سعيد بنكراد، النص السردي نحو سيميائيات للإيديولوجيا، دار الأمان، الرباط، ط1، 1996، ص 59.

<sup>2)</sup> عبد الله بريمي، مطاردة العلامات، ص 113، 114.

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه، ص 115.

المبنية على مراجع خارجية، وسياقات محيطة، وبالتالي فإن محورية الإيديولوجي ناتجة عن مسارين في إطار التوليد الدلالي، فالمسار الأول تمثله السلطة الروحية لكل فعل إيديولوجي، وبالتالي فإن حضوره ضمن عملية الإبلاغ حتمية فوقية، أما المسار الثاني فيتمثل في كون الإيديولوجية أفعالا بيئية مجسدة، وممثلة في كل فترات التواصل اللغوي، ومن هنا تأتي تلازمية التأثير والتأثر، " إن المعنى ليس محايثا للنص باعتباره إرسالية، بل إنه محايث لوضعية إبلاغية تشتمل بالإضافة إلى باث، ومتلق على مجموعة من الشروط ( مجموعة مقاييس، منها النوع النصى، وممارسة اجتماعية ما)، ويمكن أن تكون هذه الشروط من طبيعة تداولية، ولكنها تداولية شاملة $^{1}$ . تبعا لهذه الحضور الفوقى للإيديولوجي تتحدد استراتجية التدليل عبر جملة من الإحراءات التنظيمية التي بمقتضاها تتم عملية الإنتاج الدلالي، وهي بمذه الجبرية تنزع نحو الآلية النحوية في شقها الإملائي، وكذا التأطيري، فالإيدلوجيا " ليس سجلا لمضامين محددة (الإرادة والمواقف والتمثلات)؛ بل هي نحو لتوليد المعني، ولاستثماره في مواد دالة، ولا يمكن بعد ذلك تحديدها من خلال المضامين "<sup>2</sup>، لا ينظر إلى نحوية الإيديولوجية بمنظور شكلاني نمطي، بل يقع التماثل في هذه المضارعة فقط في الشقين المشار إليهما سلفا، وهنا يجدر التنويه إلى أن الإيديولوجية ليست سلطة أحادية لا تقبل الإشراك في بناء التصورات التي تقود لفعل الإنتاج اللغوي، بل هي حتى في حالات الجبر تُرغم المتلقى على التصدي لهذا التسييج، مما يخلق حالة من المقاومة الدلالية المتجاوزة لحاكميتها، فضلا عن ما يمارسه المتلقى من مراوغات، ومجاز، وتأويل للتعبير عن فكره المناهض للحبرالإيديولوجي، ولكن في نطاق الإيديولوجيا، ومن ثمّ فإن الإيديولوجية بحتميتها الفوقية تعطى الفرصة للتدليل لأن يمارس مقاومة داخلية، وحارجية غير صريحة، وفي خضمها يتم إنتاج جملة من المدلولات في تكاثف داخلي متحرر، وفي كل مساءلة تنظيمية يعتمد الإبلاغ على عملية تأويلية تقى فعل التدليل من مساءلات هذه الجبرية، لذلك

<sup>1)</sup> فرانسوا راسيتي، المعنى بين الذاتية والموضوعية، تر: محمد الرضواني، مجلة علامات، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، المغرب، العدد 13، 2000، ص 61.

<sup>2)</sup> عبد الله بريمي، مطاردة العلامات، ص 116.

وجب النظر إلى الإيديولوجية كنسق موسوعي خصب يكشف عن ملمح من ملامح التدليل الذي يدفع النظر إلى الحكم بأن هذا التدليل لا يقع البتة معزولا عما يحيط به من شبكات خارجية (إيديولوجيا، ثقافة، تاريخ....)، كما أن تلقي معطى العلامة سيتجاوز قصدية الباث إن كانت هذه القصدية لا تضع حسبانا للمحيط الإيديولوجي، وهنا يحق للمتلقي ممارسة تأويل ذاتي يتساوق مع حصيلته القيمية، ولذلك "يمكن تصور دراسة تأخذ على عاتقها النبش في ثنايا النص، وتحديد بؤر التمرد على جهاز إيديولوجي يفرض نفسه داخل النص كحقيقة قصوى، حينها ستتبدى معالم خيانة لا يمكن سترها: خيانة النص لنفسه، وخيانة النسق الدلالي لنفسه، ولمنطق إيديولوجيته المولدة، وتتجلى هذه الخيانة في عدم قدرة الإيديولوجيا على استيعاب كل معطيات النسق الدلالي الشامل، وصياغتها وفق نسقها الخاص" أ، هذه الخيانة بكل أشكالها فعل دلالي مشروع نابع عن التعارض بين المكون التدليلي القائم على التغاير المزمن داخل الخطاب، وبين النسق الإيديولوجي القائم على إرغامات قيمية ثابتة.

كل ما تم طرحه من افتراضات حول حضور التأويل ضمن نسق تكاثف المعنى هو ضرورة حتمية، وفوقية، وطبيعية؛ لأن تنجيز المعنى ليس مقصورا على معطيات النسق اللغوي المتجرد، بل فضلا عن إسهامات الذات المنتجة، والمتلقية، فإن هذه الذات ستكون مثخنة بشحن ثقافية، وسلوكية، وإيديولوجية بإمكانها نقل المعنى في أي اتجاه إلى درجة يمكن أن يخشى فيه من سيرورة لا متناهية تعيد فرضية شرود المعنى، وفوضويته وفق ما دعا إليه جاك دريدا، ولكن كل هذا التوصيف يقود إلى القول بأن الإيديولوجيا نسق خصيب للتدليل، والتأويل في حدود المعطيات التي تشكلها هذه الحصيلة القيمية، وحتى في حالة التحجير على المعنى فإن آلية التأويل تكون منفذا للإبلاغ، وبناء مدلولات مستحدثة وفق سيرورة سيميوزيسية ثرة ناتجة عن التأقلم، أو التصدي لاشتراطات هذه الإيديولوجيا.

<sup>1)</sup> سعيد بنكراد، النص السردي نحو سيميائيات للإيديولوجيا، ص 75.

#### 3- العلامة الميثاقيزيقية:

وبالعودة للنسق العام لتدرجات تشكل العلامة عند بيرس وتصورها الوجودي ومحاولة إسقاطه على فضاء التدليل الصوفي وفق الجدول المرفق:

| الثالثانية     | الثانيانية | الأولانية   |
|----------------|------------|-------------|
| الفكر          | الحقيقة    | النوعية     |
| القول          | الفعل      | الكونية     |
| الكشف والتأويل |            |             |
|                | مدلول صوفي |             |
|                |            | علامة لغوية |

سنجد أن مقولة الأولانية التي تمثل الكينونية خارج أي إسقاط، أو علاقة تحقيق تتجسد فيه العلامة اللغوية قبل أن تتلبس بأي إيحاء صوفي، وهو ما عبر عنه المتصوفة بالأواني، فاللفظ في صورته اللغوية عند المتصوفة لا يكتسي أي تحقق ضمن الجحرى العرفاني، وهو حالة مجردة لا يُرى فيها إلا الوعاء الفارغ الذي يقتصر على إثبات الوجود فالعلامة اللغوية، أو اللفظ هو مقولة الأولانية التي تعكس النوع، أو الكينونة. بالمقابل لابد لهذا الوعاء أن يتحقق ضمن الحقل الصوفي، وتحققه يكون من خلال شحنه بمدلول يعكس الخاص أو التجربة أو الواقعية الراسمة لميدان العرفان الوجداني وهو ما يمنح هذه العلامة صبغة تحققية خاصة تختلف عن المحمول اللغوي الأولي للعلامة في طبيعتها اللغوية، فالامتلاء اللغوي الطبيعي لا يفرز أي تحقق وهو في حد ذاته حالة من الخواء التدليلي ضمن هذا النسق الجديد ولذلك يعاد صياغة وربط العلاقة التدليلية بين الوجود المتجرد

وبين التحقق النوعي للعلامة. طبعا هذا الربط لا يمكن أن يتم إلا بوجود علاقة ربطية تتولاها مقولة الثانية عبر ضرورة القاعدة، أو الفكر، أو الثقافة، أو غيره من مسوغات التقابل، أو الصلات التوسطية، بحيث يكون للكشف والتأويل دورا بالغا في بناء أو تفسير هذه الصلات الجديدة بين مقولات العلامة الصوفية والتي ترتكز بالأساس على مدلولات ماورائية متأتية مما يعرف بالكشف الصوفي، ومن علائق أيضا ما ورائية يتولى البحث في تشعباتها التأويل النسقي، وعليه فإن البحث يرتكز هدفه بالأساس على مكاشفة المدلول الماورائي، والغوص في علاقات وصلات هذا البناء، ومبرراته عبر التأويل مما يجعل من العلامة الصوفية قياسا بالنسق اللغوي الطبيعي علامة ما روائية (ميثافيزيقية) تستند على مكونات غيبية وجدانية وصلات روحية بين الدال والمدلول.

# 4- السيميوزيس والخطاب الصوفي:

في هذا التدرج سنحاول أن نكشف عن سمات الخطاب الصوفي كمجرى توليدي من منظور السيميوزيس، فالملاحظ أن الخطاب الصوفي إجمالا خطاب ينبني على إنتاجية دلالية متضاعفة، وغامضة، تؤطرها طبيعة نظرةم الروحية للكون، وأركانه، فضلا عن تجربتهم الذوقية الواسعة، والمفعمة ببلغة باطنية كاسحة، إن الكون عند القوم تحقق للحق، وكل جزئياته المتكشفة هي انبثاقات لإشراق روحي يهدف لاحتواء الحقيقة المطلقة عن طريق كيمياء السعادة، إن هذه المواضيع، والمراجع العلامية هي في نظرهم مسافل يستوجب الانفصال عنها بمعراج الاتصال العلوي، " فالأسس الحقيقية للتجربة الصوفية من حيث أنها تجربة تهتم بكلية الإنسان من جوهر، وعرض، وكيمياء التصوف تقوم بتفعيل الإنسان الأرضي المنفصل للوصول به إلى جوهر، وعرض، وكيمياء التصوف تقوم بتفعيل الإنسان الأرضي المنفصل للوصول به إلى الإنسان السماوي المتصل "أ، هذا الاتصال اللّدنيب الكون يحوّل البنية اللغوية من علامات انفصالية تمثيلية للكون الباطني، وفي ظرف هذا التحول تتخاصب العلامات الظاهرية مع العلامات الباطنية لتبني حقولا تدلالية تستوعب كنه

<sup>1)</sup> شريف هزاع شريف، نقد/تصوف (النص - الخطاب - التفكيك)، دار الانتشار العربي، بيروت لبنان، ط:1، 2008، ص 111.

التجارب العرفانية المتحددة، والمتنامية، فتصبح العلامة امتلاءً مطلقا أكثر احتضان لأعباء التجارب الذوقية المختلفة، ومما يميز هذا الامتلاء المدلولي للعلامة أنه حالة من التوالد الكشفي المزمن، والمتنامي عبر طوالع روحية هي بمثابة السياق المؤطر لإحالات العلامة ضمن هذا النسق الرباني، إن العلامة اللغوية الظاهرية لا تقوى على حمل كل هذه المعاني المندفعة من الغيب، والعاكسة لحالة غيبية أيضا، فاللغة المفصحة لا يمكنها بتلك المعطيات الدلالية الرتيبة التدليل على مقام روحاني كثيف، لقد تجاوزت التجربة الذوقية ممكنات اللغة مما دفع القوم إلى البحث عن وسائط إفهامية، أو تبليغية أخرى لمكاشفة مواجيدهم، وهنا أسندت الضرورة التدليلية لترميز العلامة لتستحيل بذلك من صورة الإحالة المسطّرة إلى وضع التدليل المحتمل، والمتعالي، ولا تباين بين الزمر الصوفي المؤسس على الاحتمال، والتعدد، والتغاير، ومقامات الإدراك، وبين مقولة السيميوزيس المبنية على سيرورة دلالية غير منتهية، ولكلا الحالتين ذريعة وجودية مشتركة، فالعلامة الصوفية مبعثها ضيق العبارة عن تمثيل الرؤية الصوفية الواسعة كما سلف عند النفري، والسيميوزيس كان مدعاة لقصور العلامة عن تمثيل العالم الواقعي المتغير كما سبق عند بيرس، ولذلك لاغرو إن قلنا أن الرمز الصوفي، أو العلامة الصوفية هي سيميوزيس دلالي من نوع خاص، خصوصيته هذه تكمن في أن وظيفته الإيحائية تتم ضمن نسق غيبي يستخدم أدوات إدراك غير موضوعية مما يوسع مجاري الدلالة إلى مستوى يتجاوز طبيعة اللغة، وحدودها:



تنتهي عملية التدليل في الجحرى التداولي إلى سيرورة دلالية يحكمها السياق الظاهري، أو ملابسات التواصل الطبيعي الذي يتيح لنا الحصول على سيموزيس ظاهر خاضع لجملة من المعطيات التوافقية، والمثبتة ضمن حلقة التفاعل الكلامي، ويختلف الأمر تماما ضمن النسق الروحي

الذي ينتج جملة من الرموز الإحالية غير الطبيعية، والمؤسسة على معطيات روحية وجدانية خاضعة للتجربة الذاتية، وتحكمها علاقات غير ممنطقة، ولذلك فإن التوافق على إحالة معينة أمر غير متاح مطلقا، ولا يتساوق مع قصدية التدليل عند المتصوفة، والتي تُبنى على تغميض التواصل، وذاتية الإدراك، مما يعطي للسيموزيس خصوصية باطنية تجعله قابلا لكل الاحتمالات، ورافضا لكل الاحتمالات، هذه هي الأزمة التواصلية التي خلقها الخطاب الصوفي، ورافقته في كل مراحل الإنتاج الدلالي، وقد وضعته ضمن محور المناولة النصية الحثيثة المتسائلة عن ملابسات التنجيز، وآلية مكاشفته، ولذلك فإن الأمر هذا يستعدي بدءا الإحاطة بكل مشتملاته النسقية. وكشف هذا الفضاء أو النسق الصوفي جملة ثم فلسفته التدليلية وكل آليات البناء الدلالي فيه من التنجيز إلى المكاشفة، وذلك هو متضمن الفصل الموالي.

# (لفصل الثاني الخطاب الصوني من التنجيز الخطاب الصوني من التنجيز إلى الكشف

#### تمهيد:

تسعى الأداة التنجيزية في الخطاب الصوفي عموما إلى تعطيل كل الحواس للكشف عن دقائق العوالم الأخرى، ولذلك فإن معرفتهم الذوقية تأسست على سلوك السلب، أو الاحتكار، ذلك لأن الخطاب الصوفي عموما يعكس تداولا خاصا يقترن فيه المعطى النصى بالسلوك الإجرائي الذي يحتم على متلقى اللغة أن يقبع داخل نسق روحي مغلق يتيح له مكاشفة هذه الأسرار اللغوية، والانتقال بإدراكاته من عالم الأواني إلى عالم المعاني، فلا شك أن القوم قد تعمدوا هذه التعمية لأسباب مختلفة كلها تدفع نحو تحصين هذا الكيان اللَّدني من ظاهرية القراءة، فبين عملية النتجيز، والمكاشفة تترصدنا جملة من العتبات المؤطرة لعملية الكتابة الصوفية مرورا بالمنجِز الخطابي، وانتهاء بالمؤهلات الروحية للقارئ، وشروط القراءة، والتلقى اليقيني لهذا الخطاب الإلهامي.

في هذا الفصل سأحاول توسيع الحيز المعرفي، والنسقى لعملية التدليل من خلال تشريح المتشكل الصوفي انطلاقا من المفهوم، والمصطلح، وانبثاقاته التدليلية، أو مفرزاته المدلولية التي ستنعكس على كل المنجزات الخطابية، فضلا عن رصد خصائص هذه الأداة التنجيزية بالكشف عن طبيعة اللغة الصوفية، ومسارات استحداثها، والمقاصد التغميضية في تنصيص الخطاب الصوفي، بعد ذلك سأحاول الوقوف عند ثنائيتي الباث، والمتلقى، وخصائص كل منهما في سياق الإنتاج، والتلقى، وطبيعة العلاقة التي تربطهما خاصة على المستوى الروحي، وأخيرا تفحص الأداة القرائية لهذا الخطاب، وآليات التلقى، واشتراطاته الموطَّئة للوصول إلى معاني هذه اللغة الإشراقية.

# المبحث الأول: التصوف نسق التدليل:

يعد المذهب الصوفي من أبرز الأنساق الفكرية المشكلة لمكونات الفكر الديني، أو البنية الدينية الفلسفية بكل أبعادها، ليس هذا فحسب؛ بل يعتبر الجحري الصوفي ضمن التحربة الإنسانية صراطا مفارقا لكل المسارات السلوكية الأخرى؛ مبعث هذا الحكم هو طبيعة النظر الصوفي للكون، والذي يختلف اختلافا ماورائيا، وحضوريا عن كل الرؤى العقلية فضلا عن الوسائل التعرّفية المؤطرة لعملية الحكم، أو المكاشفة، إن الصوفي يرى أن جميع مفردات الكون قائمة لله راجعة إليه، ولا تمثل هذه الجزئيات إلا تحققا للخالق؛ لذلك وجب إرجاعها إلى أصلها العرفاني، "فحينئذ لا يكون في الوجود حقيقة إلا هو تعالى، وأسماؤه، وصفاته، وكمالاته، وخصوصياته، ولا تكون المظاهر، والخلق، والعالم إلا أمرا اعتباريا، ووجودا مجازيا $^{1}$ . إن كائنات العالم هي بمثابة صور تتجلى فيها المعاني الإلهية بدءا، وانتهاء، ولا يمكن للوجود أن يحمل أية قيمة متعالية بصورته المادية الصامتة، لأن هذه الصورة تمثل ظاهرا انفصاليا لا تحقق فيه، ولا يصل باليقين إلى منتهى المعرفة الكشفية إذا نُظر إليه بمجرد الحواس، ومن ثم فإن الوصول إلى الجواهر القيمية لموجودات العالم لا يتأتى إلا بمنافذ اتصالية روحية تبدي الحقائق المبثوثة في بواطن هذه الموجودات عبر صدق القصد، وقصد الصدق، إذ لا شيء في هذا الكون يصدق مظهره للناظر الحسي، وما يراه هذا الناظر في دلالات الموجودات ظاهرا هو بمثابة حجب ناتج عن بصيرة ضالة مضلّلة. لقد جاء التصوف إلى هذا العالم ليعطى مشهدا مختلفا لمفردات الكون، كل ذلك يتأسس على دواحل ذاتية نامية بعيدة كل البعد عن المشاهد الحسية المشتركة، انطلاقا من أبعاد رؤية العالم، وآليات النفوذ إلى حقائق الأشياء، إن فلسفة هذه الرؤية الكونية تقتضى وجوبا الوقوف اصطلاحيا، ومفهوميا عند الخلفية الأنطولوجية للتصوف، والمبادئ الركنية التي يتأسس عليها النظر الصوفي في الجانب النظري، والسلوكي.

<sup>1)</sup> يد الله يزدان بناه، تر: علي عباس الموسوي، العرفان النظري مبادئه وأصوله، مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، بيروت، ط1، 2014، ص 173.

# 1- تجذيرات التصوف اشتقاقا:

لقد برزت أزمة التدليل، والتجلى في هذا المتشكل الصوفي انطلاقا من مدلول التصوف في حد ذاته، إذ " يقال إن للتصوف ألف تعريف"  $^{1}$ ، والواقع أن انبناء التصوف على عمق الأشياء، ودواخلها؛ أفرز هذه الاحتمالات المطردة لكل المفاهيم المبدئية، أو الجزئية، فضلا عن كون التوجه الروحي للمتصوفة يعكس في حالات شتى تجارب فردية خاضعة للتراكم الروحي، والرصيد السلوكي الذاتي للمتصوف وفق مقولات المقامات، والأحوال، ومن ثُم فإن الانتهاء إلى مفهوم نمائي، أو اصطلاح تواضعي أمر في غاية التعسر ليس بسبب ما سبق الحديث عنه فقط، بل لأن فلسفة التدليل، وإرادة التغميض أصبحت أحد أبرز سمات ملّة القوم على سبيل القصد، فتحديد مفهوم معين، وربطه بمصطلح محدد يعد تحجيما آثما في حق التصوف من حيث شموليته، فهم يختلفون عن غيرهم بسعة المشاهدة، ويتعالون عن النسبة، والتخصيص، " لأن الصوفية لم ينفردوا بنوع من العلم دون نوع ولم يرتسموا برسم من الأحوال والمقامات دون رسم، وذلك لأنهم معدن جميع العلوم ومحل جميع الأحوال المحمودة والأخلاق الشريفة سالفا ومستأنفا، وهم مع الله تعالى في الانتقال من حال إلى حال، مستجلين للزيادة، فلما كانوا في الحقيقة كذلك لم يكونوا مستحقين اسما دون اسم"2، من هذا المنطلق يتضح جليا أن إمكانية الاصطلاح التواضعي لم تكن إرادة صوفية منذ البداية لذلك تنوعت المفاهيم، وملابسات الاصطلاح، وقد تعمدت إرفاق المفهوم بالمصطلح ذلك لأن المفهوم قد يرتبط في حالات مختلفة بالمصطلح، والعكس وارد أيضا، فكما تعددت الآراء حول الأصل الاشتقاقي لكلمة (صوفي) تباينت أيضا حول المفهوم الدقيق للتصوف، وقد انتهج كل رأي سبيلا ما لتأسيس رؤيته في أصل الاصطلاح، بين مرتكز على الأصل الاشتقاقي، وقواعد الصرف اللغوي، وبين ملفّق مستند لأبسط ملابسة بين مصطلح (الصوفي)، ومسميات أخرى مجانسة لفظيا لهذا المصطلح، وبين من اعتبر أن هذا

<sup>1)</sup> إريك جوفروا، التصوف طريق الإسلام الجوّانية، تر: عبد الحق الزموري، هيئة أبوظبي للثقافة والتراث(كلمة)، أبوظبي، ط1، 2010، ص 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) عبد الله أبو نصر السراج الطوسي، اللمع في التصوف، شركة القدس للتجارة، القاهرة، ط1، 2008، ص 46، 45.

الاصطلاح غير مرتبط بأي تعلق، أو إحالة تبريرية، بل هو مجرد لقب كما للناس ألقاب، " هذه التسمية غلبت على هذه الطائفة، فيقال: (رجل صوفى)، وللجماعة (صوفية)، ومن يتوصل إلى ذلك يقال له (متصوف)، وللجماعة (المتصوفة)، وليس يشهد لهذا الاسم من حيث العربية قياس ولا اشتقاق.و الأظهر فيه أنه كاللقب"<sup>1</sup>، وفي هذا السعى سنقف عند مجموعة من هذه المراجع الاصطلاحية الأكثر حضورا في مصنفات القوم مثل: ( الصوف، الصفاء، الصف، أهل الصفة، صوفة، سوفيا...).

# 1-1 الصوفية لبس الصوف:

آثرت الابتداء بمذا الافتراض لكونه من أبرز المدلولات التي انعقد عليها توافق جزئي للمتصوفة، والدارسين من خلفهم، ذلك لأنه وافق إلى حد بعيد قواعد الاشتقاق اللغوي، كما أن إيحاءاته التدليلية وردت مجانسة لمذهب القوم، وصراطهم، وقد سبق القول بأن إحالة الاسم لمقام، أو حال، أو علم، أو فن، أو عمل اقتراف مذنب عند القوم؛ لأنه يعكس محدودية هذه التجربة الذوقية الواسعة، ولذلك تقبّل بعض المتصوفة نسبة الصوف عن غيرها رغم إنها مرتبطة بحالة ظاهرية لا يحفل بها المذهب، ولهم في ذلك نظر مؤسس يدعم فلسفة المذهب، ومقاصده، يقول الطوسي: " نسبتُهم إلى ظاهر الألبسة، لأن لبسة الصوف دأب الأنبياء عليهم السلام، وشعار الأولياء والأصفياء، ويكثر في ذلك الروايات والأخبار، فلما أضفتهم إلى ظاهر اللبسة كان ذلك اسما مجملا عاما مخبرا عن جميع الأعمال والأخلاق والأحوال الشريفة **المحمودة** "2. فلبسة الصوف مبدئيا هي وضع ظاهري يتعارض مع مقاصد التصوف ذات الملمح الداخلي، وفلسفته المبنية على تقديس كل ما هو باطني، وتذنيب كل ما هو ظاهري، فــ" إذا رأيت الصوفي يُعنى بظاهره فاعلم أن باطنه خراب "3، لكن لبسة الصوف في ظاهرها لا

<sup>1)</sup> عبد الكريم أبو القاسم القشيري، الرسالة القشيرية، شركة القدس للتجارة، القاهرة، ط 01، 2008، ص 233.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) عبد الله أبو نصر السراج الطوسي، اللمع في التصوف، ص 46.

<sup>&</sup>lt;sup>0</sup>)عبد الكريم أبو القاسم القشيري، الرسالة القشيرية، ص 236.

تعبر عن تقمص ظاهري، بل هي رسالة ظاهرية باتجاه الباطن، لكونما تحيل إلى عدم الاكتراث بالظاهر بحكم أن لبس الصوف منعوت للفقراء، والأنبياء، وأهل الصلاح، وهو المحفز الشكلي الذي دفع بالقوم نحو هذا الافتراض الاصطلاحي، وفي هذا الصدد تُنقل روايات عديدة تصب في هذا المنحى من بينها ما أورده ابن خلدون: " والأظهر إذ قيل بالاشتقاق أنه من الصوف، وهم في الغالب مختصون بلبسه، لما كانوا عليه من مخالفة الناس في لُبس فاخر الثياب إلى **لُبس الصوف"**1، تأتي هذه المخالفة لعامة الناس ضمن حقبة زمنية ازدادت فيها وتيرة الإرفاه الاجتماعي من خلال نزوع الناس - خاصة إن كانوا من محيط التحكم- إلى كل رافد ترفي من الحضارات المتاخمة. هذا النسق الاجتماعي الوافد ولَّد حالة من الجحون العام على مستوى الأخلاق الدينية، والسياسية، وبفعل ذلك انبثقت حركة عاكسة، ورافضة لهذا النسق الآثم، عُرفت بداية بطائفة الزهاد، ثم تنامى مفهومها إلى طائفة المتصوفة الذين تلبّسوا بنمط حياة قاتر، تمثل مظهريا في لبس الرقيع، والصوف، والخرقة، والانصراف عن مفاتن الحياة، وامتداح ذلك، وعدّه مقاما معراجيا من مقامات التبتل. " إنما نشأ التصوف كتوجه نحو الآخرة كرد فعل على التكالب على الدنيا والتقاتل على السلطة، وإراقة الدماء في الصراع السياسي على الخلافة في عصر **الفتنة الكبرى** "<sup>2</sup>، لقد كان هذا المقصد هو السبيل لسعى القوم إلى بثان طباع مفاده بأن هذا المفهوم المنبثق عن ملمح ظاهري بعيد كل البعد عن الظواهر الخفضية بل يستهدف حواطر روحية عبر ترويض الروح، وزجر النفوس الغافلة عن الحقائق، والراكضة نحو صغائر الوجود لذلك " لم يلبسوا لحظوظ النفس ما لان مسه، وحسن منظره، وإنما لبسوا لستر العورة فتحرروا بالخشن من الشعر، والغليظ من الصوف"<sup>3</sup>، فلبس الصوف وحده ليس هو التصوف، وليس

ا) عبد الرحمان ابن خلدون، مقدمة ابن خلدون، تح: محمد الشامي، شركة دار الكتاب الحديث، درارية، الجزائر، دط، 2016، ص 555.

 $<sup>^2</sup>$  حسن حنفي، من الفناء إلى البقاء محاولة لإعادة بناء علوم التصوف، ج1( الوعي الموضوعي)، دار المدار الإسلامي، بيروت، ط1، 2009، ص 31.

<sup>°)</sup> محمد بن إسحاق البخاري الكلاباذي، التعرف لمذهب أهل التصوف، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط2، 1994، ص 06.

 $^{1}$ المقصود في ذاته، بل ذلك مدعاة لأن تَقُذب الروح، وتتمثل الأخلاق الرحمانية صفاء وإنابة:

ليس التصوف لبس الصوف ترفعه و لا رقص ولا طرب ولا صريح بــل التصــوف أن تصــفو بـــلا كـــدر و أن تــــــــرئى خاشـــــــعا لله مكتئبـــــــا

ولا بكاؤك إن غني المغنونا ك\_أن قد صيرت مجنونا وتتبع القرآن والعلم والدنيا على ذنوبك طول الدهر محزونا

إن توجيه دلالة التصوف بصفة كلية نحو افتراض اللبس لا يمكن أن يعطى الحقيقة الجازمة لجذر هذا الاصطلاح: لأن " القوم لم يختصوا بلبس الصوف"<sup>2</sup>؛ إذ لو كان المدلول منبثقا تأصيلا عن لبس الصوف لوجب أن تكون سمتهم الشاملة هذا اللبس لتحقيق الانتماء ولو ظاهرا على الأقل، كما أن هناك من أنكر هذا اللبس، وربطه بمفهوم التصوف نظرا لكون هذا المدلول يؤسس لملة روحية باطنية استنادا لمظهر شكلي خارجي، "لا يعجبنك ما ترى من هذه اللبسة الظاهرة عليهم، فما زينوا الظواهر إلا بعد أن خربوا البواطن "3، فيلاحظ أن من بين القوم من رفض هذا الاهتمام بالمظهر، ولو بقصد التواضع؛ لأن ذلك مناقض لمواجيد الباطن، ولذلك ففي المتصوفة من أبعد هذا الاصطلاح بهذا الانكشاف الظاهري، وأحاله لحالة باطنية كمن يرى أن التصوف من الصفاء.

#### 2-1: التصوف من الصفاء:

إن المذهب على بدئه قائم على التخلي ثم التحلي، وصفاء السريرة من كل الأكدار، والأدران، فـ "الصوفى من صفى من الكدر، وامتلاً من الفكر، وانقطع إلى الله من البشر، واستوى عنده الذهب والمدر، أي لا رغبة له في شيء دون مولاه "4، ولذلك فسر بعض

مبده غالب أحمد عيسي، مفهوم التصوف، دار الجيل بيروت، ط 1، 1992، ص  $^{1}$ .

<sup>2)</sup> عبد الكريم أبو القاسم القشيري، الرسالة القشيرية، ص 236.

<sup>3)</sup> أبي الفرج ابن الجوزري البغدادي، تلبيس إبليس، دار ابن خلدون، الإسكندرية، مصر، دط، دت، ص163.

<sup>4)</sup> أحمد بن عجيبة، معراج التشوف إلى حقائق التصوف، تح: عبد الجيد خيالي، مركز التراث الثقافي المغربي، الدار البيضاء، ط01، 2004، ص 26.

المتصوفة التصوف بالصفاء، فصفاء النفس، ونقاء الروح من المقتضيات الأولى، والحثيثة التي ينبني عليها عمل القوم، وانتماؤهم للمذهب؛ ولا يمكن أن يستقيم أمرهم إلا بتصفية النفس، وتطهيرها من كل شوائب الدنيا، فالهدف الأسمى للتصوف هو قيادة الخلق نحو الصفاء الأصلي، والكلي، "إنما سميت الصوفية صوفية لصفاء أسرارها، ونقاء آثارها، وقال بشر بن الحارث الصوفي من صفا قلبه لله..."<sup>1</sup>، أما عن اشتقاق اللفظ لغويا من الصفاء فلا يستقيم، وتخريخه على هذا الصيغة بعيد، يقول القشيري: "ومنهم من قال إنه مشتق من الصفاء، فاشتقاق الصوفي من الصفاء بعيد في مقتضى اللغة"<sup>2</sup>حتى وإن كانت دلالة الصفاء متطابقة مع مقاصد المذهب وشمائل المنتمين له.

# 1-3 التصوف من الصف:

يقتضي انبثاق دلالة التصوف عن الصف كون القوم من أصحاب الصفوف الأولى التي هي مسعى للوصول، وتأشير للقبول، فالمتصوفة هم أصحاب الصفوف الأولى بما تحمله هذه المكانة من مجاهدة في العمل، وممدحة في المقام، " إنما سموا صوفية لأنهم في الصف الأول بين يدي الله عز وجل، بارتفاع هممهم إليه، وإقبالهم بقلوبهم عليه، ووقوفهم بسرائره مبين يديه" 3، إلا أن هذا الاشتقاق وإن كان يصدق مضمونه الدلالي على صراط القوم بما يحمله من معاني المكابدة في التعبد، والإقبال على نفحات الرحمان، والوقوف في حضن تصريفه؛ إلا أنه يبقى بعيدا عن الاشتقاق اللغوي، وهذا ما أفاد به القشيري في رسالته: " وقول من قال إنه مشتق من الصف فكأنهم في الصف الأول بقلوبهم، فالمعنى صحيح، ولكن اللغة لا تقتضي هذه النسبة إلى الصف " 4، لذلك يبقى هذا التخريج كغيره من التخريجات الكثيرة التي صادقت المقصد الصوفي مدلوليا؛ لكنها لم تستقم لفظيا، أو صرفيا.

<sup>1)</sup> الكلاباذي، التعرف لمذهب أهل التصوف، مصدر سابق، ص 05.

<sup>2</sup> عبد الكريم أبو القاسم القشيري، الرسالة القشيرية، ص 233.

 $<sup>^{3}</sup>$  الكلاباذي، التعرف لمذهب أهل التصوف، مصدر سابق، ص $^{3}$ 

<sup>4)</sup> عبد الكريم أبو القاسم القشيري، الرسالة القشيرية، مصدر سابق، ص

# 4-1 التصوف من الصُفّة:

و الصفة التي نسب إليها التصوف هي ساحة بجوار مسجد النبي صلى الله عليه وسلم، بنيت من ثلاث جهات وغطيت بسعف النخيل، وقد كانت ملجأ للمهاجرين الأوائل الذين لم يجدوا مسكنا يأويهم، ويحميهم من الحر والقر، وقد كان من بينهم بعض كبار الصحابة - رضي الله عنهم - أهل السبق، والفضل في الإسلام على غرار بلال بن رباح، وعمار بن ياسر، وسلمان الفارسي، وجندب بن جنادة ( أبي ذر الغفاري)، وغيرهم، وكانوا يحظون بعناية حاصة من رسول الله ﷺ، والظاهر أن العامل في نقل هذه الصفة من أهل الصفة في عهد رسول الله إلى المتصوفة يعود لمشترك الزهد، والتجرد لله، والمعاناة في طلب رضاه، والصبر على نوائب الحياة، وصروف الدهر، فالصحابة أهل الصفة فقدوا الأهل، والمال، والموطن، والملجأ، وصبروا على حر الصيف، وقر الشتاء نصرة لدين الله، وكل هذه البلايا هي ديدن المتصوفة، وفلسفتهم السلوكية التي يرون فيها سيطا لتهذيب النفس، وتطويعها، ولذلك وجدوا الانتساب لأهل الصفة ما يوافق رؤيتهم المؤسسة على الزهد في الدنيا، وتوطين الصبر، والتزام القناعة، والرضا لأن هذه الصفات هي ذاتما" أحوال أهل الصفة الذين كانوا على عهد رسول الله علي، فإنهم كانوا غرباء، فقراء، مهاجرين، أخرجوا من ديارهم، وأموالهم، ووصفهم أبو هريرة، وفضالة بن عبيد فقالا: (يخرجون من الجوع حتى تحسبهم الأعراب مجانين، وكان لباسهم الصوف حتى إن كان بعضهم يعرق فيه فيوجد منه ريح الضأن إذا أصابه المطر...) "2، إذن الواضح في هذا الاصطلاح أنه بني على أحوال، وسلوك أهل الصفة، ولم يلتفت للاشتقاق اللغوي ذلك لأن أهل الصفة تقتضي أن تكون النسبة صُفيّ، وليس صوفي، ولذلك استبعد هذا الاصطلاح، وهذا ما نبه إليه القشيري في سرد هذه الاحتمالات، "ومن قال إنهم منسوبون إلى صفة مسجد رسول الله على، فالنسبة إلى الصفة لا تجيء على نحو الصوفي"<sup>3</sup>، ولذلك يبقى هذا الاحتمال التدليلي على التصوف غير

 $<sup>^{1}</sup>$ ) ينظر: سميح عاطف الزين، الصوفية في نظر الإسلام، الشركة العالمية للكتاب، بيروت، ط $^{4}$ ، و $^{1}$ 0. من  $^{1}$ 

الكلاباذي، التعرف لمذهب أهل التصوف، مصدر سابق، ص $^{2}$ 

<sup>3)</sup> عبد الكريم أبو القاسم القشيري، الرسالة القشيرية، مصدر سابق، ص 233

مؤسس لغويا، بل مرتبطا بتخريج سلوكي تاريخي تلفه العديد من التساؤلات الصرفية، وحتى التعاقبية من جهة الأحداث التاريخية.

# 1-5 التصوف نسبة إلى صوفة:

نُسب التصوف أيضا إلى صوفة، وصوفة رجل من الجاهلية اسمه الغوث بن مر عرف بخدمته للكعبة، وانقطاعه عن الدنيا، وتسخير نفسه لخدمة الحجيج عند البيت، وفي لادته قصة طويلة فانتسب الصوفية إليه لما وقع من التشابه بينهم، وبينه في السلوك، والأفعال من انقطاع عن الدنيا، وإقبال على الرهبنة، والزهد، وقد أورد ابن الجوزي ما يؤصل لهذا الاصطلاح، وارتباطه بمذا الرجل: " أنبأنا محمد بن ناصر بن أبي إسحاق إبراهيم بن سعيد الحيال قال: قال أبو محمد عبد العني بن سعيد الحافظ قال: سألت وليد القاسم: إلى أي شيء ينسب الصوفي؟ فقال: كان قوم في الجاهلية يقال لهم صوفة انقطعوا إلى الله عز وجل وقطنوا الكعبة، فمن تشبه بهم فهم الصوفية. قال عبد العني: فهؤلاء المعروفون بصوفة ولد الغوث بن مر بن أخي تميم بن مر "1"، وفي قصة الغوث بن مر أورد الفيروز أبادي في القاموس المحيط أخبارا تفيد بوجود هذا الرجل، وخدمته للحجيج، وهو ذات الكلام الذي أفاد به الزخشري في كتابه أساس البلاغة ألم والواقع أن تأصيل التصوف على هذا المنحى يستدعي توثيقا متواترا، وإجماعا ولو حزئيا من والواقع أن تأصيل النصوف على هذا المنحى يستدعي توثيقا متواترا، وإجماعا ولو حزئيا من المتصوفة الأوائل الذين يقرون بهذا الترجيع، وهو مانفتقده في أكثر المصادر المعتمدة، فالقشيري مثلا الذي أوردثُ آراءاه في مختلف التخريجات في رسالته لم يذكر هذا التجذير رغم تخصيصه بابا لمصطلح التصوف اشتقاقا، ومفهوما.

<sup>1)</sup> أبي الفرج ابن الجوزري البغدادي، تلبيس إبليس، دار ابن خلدون، الإسكندرية، مصر، دط، دت، ص163.

<sup>2)</sup> ينظر: الفيروز أبادي، القاموس المحيط، تح: مكتب تحقيق التراث، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط 08، 2005، ص 829. وينظر: الزمخشري، أساس البلاغة، تح:محمد باسل عيون السود، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1998. ج1، ص 564.

# 6-1 التصوف من سوفيا:

في سياق الانفتاح الحضاري للمسلمين على الحضارات المتاخمة خاصة الهندية، واليونانية وفدت إلى عوالم التفكير معارف شتى بمنظورات متباينة في المنطلقات، وقد كانت الفلسفة اليونانية، والحكمة الهندية أحد أهم هذه الروافد التي شغلت منتجات المسلمين حين تجلت في مناظرات، ومذاهب عقلية عدة، ولذلك رأى أبو الريحان البيروني أن التصوف مستوحى من الحكمة، والفلسفة اليونانية، ولفظة تصوف تولدت عن مصطلح سوفيا، "إن سوف باليونانية الحكمة، وبها سمى الفيلسوف (بيلاسوبا)، أي محب الحكمة، ولما ذهب في الإسلام قوم إلى قريب من رأيهم سموا باسمهم، ولم يعرف اللقب بعضهم فنسبه للتوكل إلى (الصُفة)، وأنهم أصحابها في عصر النبي ﷺ، ثم صحف بعد ذلك فصيّر من صوف التيوس $^{-1}$ ، وقد انتصر لهذا الاحتمال في اشتقاق التصوف وفق ما أشار إليه زكى مبارك كل من المستشرق فون هامر، والأديب عبد العزيز الإسلامبولي، ومحمد لطفى جمعة، إلا أن الباحث زكى مبارك استهجن هذه الإحالة، ورأي فيها ضربا من التنكر للغة، والتراث فضلا عن غرابة الاشتقاق وبعد ملابساته، بل ذهب إلى أبعد من ذلك عندما افترض أن التصوف قديم عند العرب، وقد تكون كلمة تصوف هي التي نقلت إلى معابد اليونان من عند العرب.

"إن التصوف قديم جدا، وهو أساس المسيحية، ولبس الصوف كان علامة التقشف، فليس من المستبعد أن ترحل كلمة صوف إلى معابد اليونان "2، ويبدو أن اشتقاق التصوف من سوفيا لا يستند إلى أي مخرج سواء تاريخي موثوق، أو لغوي مستساغ، فالعرب لم يشيروا إلى هذا الاشتقاق، وينقلوه في كتبهم، ولو كان له أثر الأشاروا له، ولو من باب الاستئناس كما يحدث في بعض المعاجم، كما أن المتصوفة لم يحفلوا بهذا التخريج، وحتى بالرجوع إلى كتاب أبي الريحان

<sup>1)</sup> محمد بن أحمد أبو الريحان البيروني، في تحقيق ما للهند من مقولة مقبولة في العقل أو مرذولة، مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدر أباد، الهند، دط، 1958، ص 24، 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) زكم مبارك، التصوف الإسلامي في الأدب والأخلاق، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة، دط، 2012، ص 67.

البروني نجده لم يفصّل الكلام في طريقة الاشتقاق، ومسار تحويل اللفظ عن اليونان بل مر على هذا الاصطلاح مرورا عابرا ثبت فيه هذا الاحتمال البعيد، وأبطل احتمال اشتقاق التصوف من الصوف الذي أجمع عليه ثلة معتبرة من المتصوفة، والباحثين.

زيادة على ما ذكر عن اشتقاق التصوف وردت بعض الاحتمالات الأخرى لتجذير مصطلح التصوف، أو أصله من اشتقاقه من الصوفانة، أو صوف القفا، وهذا ما أشار إليه ابن الجوزي واستبعده: "وقد ذهب إلى أنه من الصوفانة، وهي بقلة رعناء قصيرة، فنسبوا إليها لاجتزائهم بنبات الصحراء، وهذا أيضا غلط لأنه لو نسب إليها لقيل صوفاني. وقال آخرون هو منسوب إلى صوف القفا، وهي الشعرات النابتة في مؤخرة؛ كأن الصوفى عطف به إلى الحق، وصرفه عن الخلق $^{1}$ .

بعد هذا السرد المقتضب لافتراضات تجذير التصوف، تبقى الفرضية الأولى هي الأكثر صدقا لأنها ارتبطت بمظهر شكلي (لبس الصوف) تجلي واقعا في تبتلات القوم، ولكونها أيضا هي الأصح لغويا في النسبة ( صوفي)، فلبس الصوف، ومدحه في نهج الفقراء وردت فيه العديد من الآثار، والأخبار، وقد أشرتُ إلى بعض يسير منها سلفا، وهذا يدل على محورية الصوف في سلوكيات المتصوف؛ مما يعزز القول بأن الاصطلاح في هذه الحالة انبني على سلوك مركزي، وليس حالة جزئية، أو فرضية ضئيلة الحجة، يضاف إلى ذلك توافق هذا المعطى مع إمكانية الاشتقاق اللغوي، والنسبة دون حرج صرفي، يقول الكلاباذي: " وإن جعل مأخذه من الصوف استقام اللفظ، وصحت العبارة من حيث اللغة، وجميع المعانى كلها من التخلى عن الدنيا، وعزروف النفس عنها، وترك الأوطان... "<sup>2</sup>، وقد أقر القشيري بهذا الوجه اللغوي للتصوف أي اشتقاقه من الصوف رغم أنه اعترض عن كون التصوف من الصوف لعدم اطراد ذلك على حالهم كما سبق القول في هذا الصدد " فأما قول من قال: إنه من الصوف، ولهذا يقال: تصوّف إذا

<sup>1)</sup> أبي الفرج ابن الجوزري البغدادي، تلبيس إبليس، مصدر سابق، ص 165

<sup>2)</sup> الكلاباذي، التعرف لمذهب أهل التصوف، مصدر سابق، ص 09.

لبس الصوف كما يقال: تقمص إذا لبس القميص فلذلك وجه"1، تجدر الإشارة في نماية هذه الافتراضات اللغوية إلى أن التصوف كما سبق لا يتحيز في دلالة لفظ، أو يتأطر في اشتقاق مشتق؛ بل هو حقيقة لدنيّة، وسلوكات تطهّرية تعلو عن كل تسمية، كما تعجز أي تسمية عن البوح بمدلول هذا الشأن الباطني، وهذا ما سأقف عليه قبل الانتقال إلى المفاهيم المتعددة لهذا الصراط انطلاقا من رؤية المهتدين إليه.

# 2- التصوف حقيقة بلا اسم:

لقد سبق القول بأن التجربة الصوفية تجربة كونية وجودية تفوق التوصيف، وقاعدتها أنه كلما استعت التجربة ضاقت اللغة، ثم أن أزمة التدليل على جزئيات هذا التجربة شغلت مصنفات القوم في تغميضها، وشرحها؛ فما بالك بالاسم الشامل لمذهب القوم في صورته الكلية، لذلك نجد من المتصوفة من رفض كل هذه الاحتمالات للتدليل على التصوف مثل الهجويري حين يقول: "واشتقاق هذا الاسم لا يصح على مقتضى اللغة من أي معنى، لأن هذا الاسم أعظم من أن يكون له جنس يشتق منه، وهم يشتقون الشيء من شيء مجانس له، وكل ما هو كائن ضد الصفاء، ولا يشتق الشيء من ضده، وهذا المعنى أظهر من الشمس عند أهله، ولا يحتاج إلى العبارة، لأن الصوفى ممنوع عن العبارة والإشارة"2، فانبثاق هذا العرفان الصوفي عن مستلهمات وجدانية متحررة من المكان، والزمان، والتي تعتبر كيانها التميزي كيانا يسمو عن التشخيص، والتحديد؛ هو الأمر الذي عزز من مناهضة التجربة الصوفية لإمكانية التوصيف، يضاف إلى ذلك المرجعية الفردية لهذه التجربة التي تشكل في كل لحظة وضعا فرديا يختلف من حال إلى حال، ومن مقام إلى مقام، فلا شيء مستقر، ولا شيء ثابت، وبالتالي فإن تشخيص هذه التجربة باسم ظرفي لا يمكن أن يعكس شمولية هذه التجربة، وتلويناتما المتصاعدة، وقد كانت

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) عبد الكريم أبو القاسم القشيري، الرسالة القشيرية، مصدر سابق، ص 233

<sup>2)</sup> على بن عثمان بن أبي على أبو الحسن الهجويري، كشف المحجوب، تح وتر: إسعاد عبد الهادي قنديل، مكتبة الأسكندرية، مصر، دط، 1974، ص 230.

هذه الخاصية الصوفية من بين الأسباب الأولى التي تذرّع بما بعض القوم في الانتصار لنسبة الصوف كوضع ظاهري قار، يقول الطوسى: "فلأجل ذلك ما أضفت إليهم حالا دون حال، ولا أضفتهم إلى علم دون علم، لأني لو أضفت إليهم في كل وقت حالا هو ما وجدت الأغلب عليهم من الأحوال، والأخلاق والعلوم والأعمال، ولو سميتهم بذلك لكان يلزم أن أسميهم في كل وقت باسم آخر"<sup>1</sup>، وهو ذات التبرير الذي انجر إليه السهروردي في عدم ثبوتهم على صفة، أو استقرارهم على مقام "، فهم لا يقيدهم وصف ولا يحبسهم نعت"2، ولذلك فإن وصفهم، أو نعتهم مواضعة باسم، أو نعت لا يعطى صورة الحقيقة العرفانية التي يتقلبون فيها، كما أنه قد يكون تنقيصا في كمالهم السلوكي، أو تقزيما لعالمهم الأكبر المتلألئ بالمساعي الكمالية الطامحة من عال إلى ما هو أعلى منه. إن التصوف على هذه الشاكلة هو:" حقيقة بلا اسم "<sup>3</sup> **أو هو "حقيقية لارسم له"<sup>4</sup>،** لذلك فإن كل الصفات، أو الألقاب التي تمت نسبتهم إليها تصدق عليهم في شق منها، ولكنها من جانب آخر لا تصف كل معاني هذه الحقيقة، فيصدق إطلاقها عليهم تزكية لا تسمية، فهي، وإن اختلفت لفظا، وجذرا إلا أنها تحمل في مضمونها من المعاني ما يوافق صراط القوم، وسبيلهم القائم على صدق التجرد، وعزم التزهد، ومرارة التكبد. انطلاقا من هذه المعاني التنسكية الكبرى برزت عدة مفاهيم للتصوف اختلفت من متصوف لآخر حسب فرط التجربة، ولحظتها، وانعكاسا لمقام الفرد، ودرجة وصوله، أو علوّه في مصعد المقامات المؤشرة على القبول، والوصول.

# 3- مفاهيم التصوف:

لقد رأينا أن أغلب المتصوفة في نبشهم اللغوي لدلالة التصوف لم يقفوا عند حدود الاشتقاق كأهل الظاهر (أهل العبارة)، ولكنهم كانوا يحيلون مدارات هذه العبارة إلى المعرفة

عبد الله أبو نصر السراج الطوسى، اللمع في التصوف، مصدر سابق، ص 45، 46.

<sup>2)</sup> عبد القاهر بن عبد الله السهروردي، عوارف المعارف، دار الفكر، بيروت لبنان، ط1، 2003، ص 63.

<sup>3)</sup> إريك جوفروا، التصوف طريق الإسلام الجوانية، مرجع سابق، ص 15.

<sup>4)</sup> على بن عثمان بن أبي على أبو الحسن الهجويري، كشف المحجوب، مصدر سابق، ص 233.

السلوكية المترتبة عنها، بل هناك من صرف النظر تماما عن ملابسات الاشتقاق، وانطلق منذ الانطلاق من التراكمات الذوقية التي بدت له، وعليها بني مفهوم التصوف، ومدلوله. إن هذا النهج التذويتي في ملامسة كُنه التصوف هو الذي أفرز حالة من الثراء المفاهيمي العاكس للحظات فردية متباينة، لقد قيل جراء هذا الوضع: إن للتصوف ألف تعريف كما سبق، أو مئة عند واحد منهم فقط، "وقد أجاب عن التصوف: ما هو؟ جماعة بأجوبة مختلفة منهم إبراهيم بن المولد الرقى، قد أجاب عنها بأكثر من مئة جواب"1، وهذا يقود للتأكيد على أن مفهوم التصوف هو مفهوم سلوكي ظرفي، يتشكل خلال لحظة سلوكية ما عند المتصوف ثم ينمو هذا المفهوم، أو يدعم بحملة من الترقيات التي تفد على خاطر المتصوف؛ فتتبدى له حقيقة هذا النهج على غير ما كانت عليه، ثم إن كان الاختلاف على هذه الماهية اختلاف ناشئ عند ذات الفرد الناسك من حال إلى حال، فلا تثريب أن يكون هذا الاختلاف متضاعفا بين مختلف الفرديات المتصوفة.

منتهى القول هو أن للتصوف مفاهيم متصاعدة، وأن أي منها يمكن أن يكون مفهوما ظرفيا، أو أنويًا قد لا يصدق على وصف مركبات حالة صوفية أخرى حتى وإن كان يصدق على جزء من هذا التركيب، فالمفهوم دائما يعبر عن خاطرة رحمانية إيجابية يكون المتصوف قد أدركها في مصعد المقامات، أو تجاوزها، أو يسعى لملاحقتها. كما لا يستبعد من تبرير تكاثف هذه المفاهيم عامل اللعبة اللغوية باعتباره عاملا مركزيا في التنجيز الدلالي عند القوم، ويمارس على سبيل القصد، والتميّز، وهذا ما سيتجلى في سرد بعض المفاهيم التي صقلت لفظيا، إذ يظهر فيها النزوع نحو الزحرفة الدلالية فضلا عن التغميض الاحترازي، والإحفاء المدلولي الذي يبني عالمهم اللغوي الخاص.

لقد انساقت هذه المفاهيم نحو مدارات مختلفة، بحسب تجربة كل مُدلٍ بالمفهوم، فقد يكون المنطلق المفهومي من زاوية التخلق باعتباره المنحى المركزي الذي بلور تحته التصوف منظومته

<sup>1)</sup> عبد الله أبو نصر السراج الطوسي، اللمع في التصوف، مصدر سابق، ص 53.

الروحية، أو يكون مبنيا على حالة الارتباط بالله، والفناء عما سواه، وهذا مجرى آخر تقبع تحته أغلب المفاهيم الصوفية الكبرى، أو قد يكون المفهوم مرتبطا بنزعة التخلي عن مغريات الحياة، والزهد عن ملذات الفانية، وغير ذلك من الأطر الروحية التي شكلت منطلقا، أو حيزا تأصيليا لمعنى التصوف.

في هذا المسعى سأحول عرض مختلف هذه المفاهيم في نسقها التأسيسي، على أن لا أعرج الاعلى الأنساق الكبرى المعلّمة لمسارات التصوف المتعارف عليها بين القوم على وجه الاشتهار، والاطراد، كما يقتضي هذا العرض أن أتشعب في جزئيات المفاهيم المركبة حتى نصل إلى ذرائع هذا التركيب، وفلسفته؛ فضلا عن المقاصد السلوكية، والنظرية المتوارية في المضمون الدلالي لهذه المفاهيم، وذلك بالنظر للخصوبة الدلالية، والتركيز المعنوي الذي يعتري كل التعبيرات المتعالية عند القوم، إذ يتضاعف هذا الافتراض بشكل أكبر عندما يتعلق الأمر بالمفهوم لأنه يشكل محور الثقل الدلالي لكل المعاني الأحرى بحكم شمولية المفهوم، ومسعاه لتوصيف المعطى الصوفي سلوكيا، ونظريا.

## 1-3 التصوف أخلاق:

نشأ التصوف سلوكيا، وإجرائيا على دعائم تربوية في خضم نزوع جناني إلى هجرة كل الشوائب الدنيوية التي تتناقض مع إرادة الإنسان الرباني، وبذلك ارتمن المتصوف لإرادة أخلاق جمعية نموذجية علّمت واجباته، وشمائله السلوكية، ونمّطت نموذجه التربوي بفعل تألق الوعي الصوفي دوما نحو الطوالع الإلهية، والتسامي بالنفس عن السقطات الشيطانية، فكان التصوف كله أدب، وعُد الأدب تصوفا في تماهٍ يكشف مدى التلازم التأسيسي، والواقعي بين المكونين.

إن الرؤية المبدئية لمذهب الفقراء كانت تقوم بالأساس على جملة من الالتزامات السلوكية، والتربوية التي تعكس الحقيقة الروحية لهذا الصراط، فقد فصلوا القول في السلوك، وانتهجوا هذا الرصيف التربوي لكي يتميزوا عن بقية السائرين على طريق الغفلة، وفي العديد من المفاهيم الكبرى للمذهب ركز المنتسبون للتصوف على حلية التهذب، والتخلق بأخلاق الأولين من الصحابة، وإقامة طقوس الانتماء على ثنائية التخلي، والتحلي، كل ذلك هو إجراء سلوكي تأدبي يتعيّن أن

يكون الابتداء به، والحياة به، والانتهاء به؛ لأن التصوف كما سلف كله تخلق، وتأدب وفق هذا المنظور اللَّدي "التصوف كله أدب، لكل وقت أدب، ولكل مقام أدب، ولكل حال أدب، فمن لزم آداب الأوقات بلغ مبلغ الرجال، ومن ضيع الآداب فهو بعيد من حيث يظن القرب، ومردود من حيث يظن القبول"1، فلا يمكن أن يعتبر المتنسك نفسه متصوفا إذا لم يُقِم عامل التخلق في نفسه مقام الإلزام في جميع الأوقات، والأحوال؛ ذلك لأن هذا الاشتراط السلوكي مؤسس على الترويض النفسي، والجاهدة الذاتية التي تستدعى قوة روحية داخلية لا تتوفر عند الأغيار، فقد يكون هذا المتصوف بعيدا كل البعد عن حقيقة القوم التخلقية، وربما قد لا يدرك ذلك يقينا، أو مشاهدة، فالسعى إلى الاصبطباغ بشمائل القوم لابد أن يكون ماثلا في وجدان المتنسك في كل الأحوال، وبالنظر لمركزية التخلق عند المتصوف فقد اعتبر بعضهم التصوف كله أخلاق، وأن التدرج صعودا في مقامات التصوف يعود بالأساس إلى درجة التخلق التي يصل إليها المتصوف، والأحلاق هي مقياس التنامي الروحي، ومعبر الوصول إلى اليقين الإلهي."التصوف خلق فمن زاد عليك في الخلق فقد زاد عليك في الصفاء"<sup>2</sup>، إن التخلق المروم في مذهب القوم لا يقتصر فقط على تعامل الفقير مع الخلق، وإنما أن يظهر هذا التحلي بشكل وجداني متطلّع مع الحق سبحانه، وتعالى، لأنه كلما كانت أخلاقك مع الحضرة الإلهية عالية، امتثالا واجتنابا؛ كلما كانت صدقية تمذهبك أكثر إخلاصا، واحتسابا، ويؤكد ابن عجيبة هذا الاشتراط التخلقي في قوله: " من الأمور المؤكدة على المريد الصادق أن يرعى الأدب مع الله في كل شيء، ويلتزم التعظيم لكل شيء، ويحفظ الحرمة في كل شيء "3، فلزوم التخلق، والتأدب مع اللههو المنشأ الأكبر لمواجيد الخواطر الرحمانية، إذ لو تغافل المتصوف عن عامل التأدب مع الله يكون قد انسلخ من ثوب القبول، وانحاز عن سبيل الوصول لمقام الشهود الإلهي، كما يرى يحى بن معاذ: إذا ترك

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) على بن عثمان بن أبي على أبو الحسن الهجويري، كشف المحجوب، مصدر سابق، ص 237.

<sup>2)</sup> عبد الكريم أبو القاسم القشيري، الرسالة القشيرية، مصدر سابق، ص 236.

<sup>3)</sup> أحمد بن محمد ابن عجيبة الحسني، إيقاظ الهمم في شرح الحكم، دار الكتب العلمية، بيروت، ط 04، 2013، ص .149 ,148

العارف أدبه مع معروفه<sup>1</sup>، فقد هلك مع الهالكين"<sup>2</sup>، وتتعين أهمية التأدب مع الله بالنظر لكونها المقياس الأوفى لصدقية الانتماء، فما يفعله الفقير مع ربه لا يطّلع عليه غيره، وهو بعيد عن لحظ الأغيار، كما أن هذا التأدب الإلهي تنبثق عنه خصوصية استحضار وجود الله في كل قول، أو فعل، مهما كانت درجة ابتعاده عن سلوك التعبد، فالفعل، أو القول قائم على وجود الله، ومراقبته؛ لذلك وجب التأدب في كل تصريف ذاتي، ولو كان ذلك على مجرى العادة التي لم يتبيّن فيها لزوم فعل، أو قول معين على وجه التعبد، يقول الجريري: " منذ عشرين سنة ما مددت رجلي وقت جلوسي في الخلوة، فإن حسن الأدب مع الله أولى."<sup>3</sup>، إن استحضار وجود الله، والفناء عما سواه هو الدافع لهذا التأدب الأزل المتأتي من بادة فردية مع ما يحمله من مبالغة أدائية في نظر الأغيار، والمتصوف لا ينظر إلى هذا القيم الخلقية على أنها فضائل، أو زيادات يمكن أن تؤدى وفق مسار الندب، بل هي ضروريات لا يمكن للهوية الصوفية أن تتشكل في وجدان المتنسك إلا بها. وتتسع هذه الممارسة الأخلاقية إلى الخلق على صورة أنها لازمة عن أصل التأدب الرباني، إذ لابد أن تتجلى هذه الحقيقة كذلك في الأداءات التراتبية مع عامة الخلق، انطلاقا من كون أن كل أفعال المتصوف هي تصدير رباني، ولا يمكن أن تتجلى في نموذج الإساءة للخلق، ولذلك نجد أن المنظومة السلوكية للتصوف تعج بجملة من الركائز الأخلاقية التي تؤطر السلوك مع الناس في كل التداولات الفعلية، وقد يتم تحميع هذا الالتزامات في مفاهيم توجيهية واضحة، ومفصلة وفق ما جاء على لسان أبي حامد الغزالي في ما يلزم أن يوطن عليه المتصوف نفسه تحقيقا لحقيقة هذا الصراط: " أن يكون كثير الحياء، قليل الأذى، كثير الصلاح، صدوق اللسان، قليل الكلام كثير العمل، قليل الزلل قليل الفضول، برا وصولا وقورا صبورا شكورا، رضيا حليما رفيقا عفيفا شفيقا ولا لعانا ولا سبابا ولا نماما ولا مغتابا ولا عجولا ولا حقودا ولا بخيلا ولا حسودا، بشاشا هشاشا يحب

<sup>1)</sup> يقصد بمعروفه الله عز وجل.

<sup>2)</sup> عبد الكريم أبو القاسم القشيري، الرسالة القشيرية، مصدر سابق، ص 241.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) المصدر نفسه، ص 241.

في الله ويبغض في الله ويرضى في الله ويغضب في الله"1، ومنأبرز مضامين تعريفات أهل العرفان التي بُنيت على ركائز تهذيبية ما جمعه القشيري في رسالته فيما يلي: "قال محمد بن على القصاب: (التصوف أخلاق كريمة ظهرت في زمان كريم من رجل كريم مع قوم كرام)، وقال الجنيد: (الصوفي كالأرض يطرح عليها كل قبيح ولا يخرج منها إلا كل مليح)، ويقول الجريري: (التصوف مراقبة الأحوال ولزوم الآداب)..." $^2$ .

والملاحظ أن كل هذه التعريفات أفرزت دعائم تربوية، وتجليات خلقية تكشف بحق أن التصوف أراد إن يسمو بالروح مفهوميا، ويخرج بها من عمى الجسد إلى نورانيات الإهابة الإلهية المتمثلة بالقيم، أين يجد المتنسك نفسه متخلية عن جمال المادة، وزخرفة الدنيوي، ومتحلية بجمال الروح، ونورانيات البرزحي، ليس هذا فقط بل العائد لمصارد التصوف يرى أن تطلعات المتصوف لا تقصر همتها برهة عن ربوة التربية، والسلوك الكماليين من صبر، وإخلاص، ورضا، وقناعة، فكلما ارتقت أخلاقك زاد تصوفك وصفاؤك كما سلف في رؤية الكتاني، كما أن المعطى الذي قدمه الجنيد في هذا الإطار يكتسى أهمية فائقة بحكم أنه رسم حدود الفرد الفقير ضمن نطاق واقعي، وركز على جانب التعامل الإنساني، والاجتماعي؛ إذ يرى أن المتصوف أرض يقع عليها كل قبيح، ولا تفرز إلا كل مليح، فلا يكدّر صفو سريرته إساءة، أو مظلمة، ويتحمل الأذية روحيا لا جسديا؛ لأن ذلك برهان جماله الروحي الذي هو الجمال الكلي: " إن الجمال الكلي روح الجمال الجزئي، وسره، والجمال الباطن روح الجمال الظاهر، وسره، والجمال المطلق القدسي روح الكل، وسر الكل، فهو روح الروح، وسر السر "3. يمكن القول بعد هذا التحليل: إن تكثيف المدلولات السلوكية في الإفصاح عن ماهية الدال اللفظى للتصوف هي استراتجية صوفية مفهومة، وصريحة بالنظر للتوجهات الكبرى للمذهب، والتي تنطلق بالأساس من النفس،

1) محمد بن محمد أبي حامد الغزالي، إحياء علوم الدين، دار الفكر، بيروت، ط01، 2003، ج3، ص62

<sup>2)</sup> عبد الكريم أبو القاسم القشيري، الرسالة القشيرية، مصدر سابق، ص 234، 235، 236.

ابن الدباغ عبد العزير، مشارق أنوار القلوب ومفاتيح أسرار الغيوب، تح: هـ ريتر، دار صادر، بيروت لبنان، د ط،  $^3$ 1959، ص 69

وترويضها، وتقوم على أسس تربوية يراد لها أن تكون درجا للتعالى الرحماني الذي يكسب مقامات الكشف، والمشاهدة على المستوى الباطني، كما أنه يحقق على المستوى الظاهري قابلية اجتماعية تفرزها هذه السلوكات التآلفية المحمودة، وفي هذا الصدد تم توجيه حتى المفهوم اللغوي الاشتقاقي إلى مجاري التأدب، والتّخلق في بعض التفسيرات، والتعليلات اللغوية الآنفة، مع الإشارة إلى أن رسم الدلالة الصوفية رسما تأدبيا يكون قد بني فيه المتصوف هذا التصور على ذوقه الفردي المحايث انطلاقا من تجربته، أو مكاشفته الذاتية، وما يؤكد ذلك هو الاختلاف الجزئي في التدليل حتى في إطار الحقل الأخلاقي، فضلا عن التباين المفهومي إجمالا عند بعض المتصوفة الذين لم ينطلقوا من مدلولات التّخلق، ولكن هذا لا يعني أنهم يستبعدون هذا المدلول، بل تراءت لهم حقيقة التصوف في مركبات أخرى حاولوا من خلالها تشكيل مدلولية أخرى لدالة التصوف.

## 3-2 التصوف انقطاع:

يقول الشبلي في هذا المسعى على وجه الاستهلال: " الصوفى منقطع عن الخلق متصل  $^{1}$  المالاحظ أن بعض المدلولات الأحرى للتصوف رسمت سبيلا مغايرا لمفهومه؛ إلا أن هذا السبيل في مجمله لم يخرج عن البنود الثابتة للفلسفة الصوفية، بيد أن المذاق الذاتي لفئة منهم أفرز لهم طعما آخر للتصوف في صورة التعلق الرباني القائم على الفناء عن ما سوى الله، وتمثّله تمثّلا سرمديا لا يحده زمان، ولا مكان، ولا يقطع هذا التواصل الإلهي أي من العوارض الدنيوية، فيكون المتصوفةوفق هذا التوجيه: "هم قوم آثروا الله تعالى على كل شيء، فآثرهم الله على كل شيء"2، إن تمثّل صفة الانقطاع لله وحده ظلت من أبرز القضايا المفهومية الكبرى التي تعالت إليها أنظار القوم طلبا، ثم تصاعدت فيما بعد إلى مفاهيم جدالية أكثر تشنجا مثل: وحدة الوجود، والحلول، والاتحاد، وغيرها، وليس المقام مناسبا لعرض هذه الإشكالية مادامت الدراسة تستهدف الوقوف عند الحمولات المدلولية للفظ، وسياقات تشكيلها، أو الملابسة الظرفية التي بُني

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) عبد الكريم أبو القاسم القشيري، الرسالة القشيرية، مصدر سابق، ص 236.

عبد الله أبو نصر السراج الطوسى، اللمع في التصوف، مصدر سابق، ص 51.

عليها هذا التركيب بعيدا عن الرؤية الحكمية، وبالعودة لما سبق نجد أن ركيزة الفناء، أو الانقطاع عن ما سوى الله ترددت في مفاهيم عدة بصورة مختلفة يقول الشبلي في هذا المنحى: " الصوفى لا يرى في الدارين مع الله غير الله"<sup>1</sup>، ومن هذا الالتزام الروحي تتحدد حضور الذات المتصوفة في حضرة الرحمان، وتغيب عن نفسها، وعن الغير روحيا، وحسديا، وقد أجاب الجنيد في هذا الصدد لما سئل عن التصوف بقوله: " هو أن يُميتك الحق عنك، ويحييك به "2، ويتحسد هذا الفناء بأن تتحقق وجودية المتصوف عند نفسه، وبين غيره جسدا على أن ينقطع عنهم روحا فلا يعلم، ولا يحس بوجود نفسه أو غيره، ويتأتى ذلك باستهلاكه في حضرات القرب الرباني ذهولا، واستعظاما، "فيكون مستغرقا بكليته مع الحق تعالى، معكوفا قلبه عليه، مشغوفا به، والها إليه، متحققا كأنه بين يديه"3، فالوقوف بين يدي الله استغراقا هو خصوصية اصطفائية لا تتأتى إلا على سبيل صدق الجاهدة في الطريق؛ لأن هذا الاصطفاء هو بمثابة صيانة، وتوجيه لأفعال العبد، وأقواله، وأوصافه، فلا يظهر منه بعد هذا الفناء إلا ما هو فعل رباني محمود بما بلغ من مقامات المشاهدة، والتوطين الإلهى: إذا أراد أن يوصلك إلى حضرة قربه ستر عنك أوصافك، وأظهر عليك أوصافه، فأفناك عنك، وأبقاك به، فوصلك إليه بإظهار صفاته عليك، لا بأعمالك"<sup>4</sup>، فالملاحظ أن ارتباط التصوف بالانقطاع لله، والفناء عن غيره لم يكن مفهوما محدودا في تطلعاته، بل هو توطئة استباقية لتبرير الفعل الصوفي، وشرعنة رؤيتهم بكل تفاصيلها القولية، والفعلية باعتبارها صادرة عن الإحاطة الإلهية، عبر الإلهام، أوالكشف، أو غيرهما من مصادر التلقى عند القوم، والتي سيأتي الحديث عنها في المبحث القادم. إن هذا الذوبان في حضرة الله هو الذي أكسب المتصوفة قدرتهم الخارقة على فهم جزئيات الكون، والتكلم عنه بلغة إشراقية لا يبلغ

<sup>1)</sup> على بن عثمان بن أبي على أبو الحسن الهجويري، كشف المحجوب، مصدر سابق، ص 235.

<sup>2)</sup> عبد الكريم أبو القاسم القشيري، الرسالة القشيرية، مصدر سابق، ص 234.

<sup>3)</sup> محمد أبي حامد الغزالي، روضة الطالبين وعمدة السالكين، درا النهضة الحديثة، بيروت، دط، دت، ص 25

<sup>4)</sup> صلاح عبد التواب سعداوي، مختصر شروح الحكم العطائية، دار الفضيلة، القاهرة، طـ01، 2014، صـ 161.

حدودها إلا من تقمص مقام الانقطاع الصادق، أو الفناء إلى آخر درجاته الكبرى $^{1}$ .

ويفهم من هذا التدليل أنه أيضا انطباع فردي لفئة من القوم الذين بدت لهم حقيقة التصوف في تسبيل ذواتهم، وأرواحهم للعالم العلوي، فكان التدليل ناشئ عن تلك التجربة الواقعة، أو المتحيلة، والمؤكد أن هذه التجربة لم يخضها كل المتصوفة باختلاف أحوالهم، ومقاماتهم؛ لذلك نجد منهم من نظر إلى التصوف من منفذ آخر يتناغم مع ذوقه، وتجربته المختلفة.

## 3-3: التصوف اضطراب:

ينبي هذا المفهومي على رؤية التلوين الروحي، التي تسمح للمتصوفة بالسفر بين نفحاته الإلهية بكل حرية، ودون مساءلة تنظيمية، فالمتصوف هو ذلك الشهاب المتحرك بتحرك حواطره في فسحة الكون، إذ هو آية ألهية تفوق مكنوناتها سعة الكون، فلا الأرض تسعه، ولا السماء تحده، ويوضح الطوسي هذا المفهوم في إجابته عن الصوفي فيراه ذلك المارد النوراني: "الذي لا تقله أرض، ولا تظله سماء" وهو يريد بهذا المفهوم أن يحرر المتصوف من إمكانية التحديد الذي قد يضيّق حرية القول، والفعل عندهم، إذ لا يمكن أن تتجلى كينونة هذا الصراك إلا عبر هذا الاضطراب المزمن، ذلك لأن: "التصوف كله اضطراب، فإذا وقع السكون، فلا تصوف "د، والسر في هذا الاضطراب هو أن وجدان الفقير متطلع، ومنحذب إلى حضرة الرفعة الإلهية، إلا أن خواطر النفس الشيطانية قد تدفع به لدركات السوء، والعود على العاقبة الأولى، فيكون حاله دوام الحركة بين خواطر الروح، ونوازع النفس، فلا يستقر على حال، وهذا ما عبر عنه ابن عجيبة بحالة الإعراب في نحوه الصوفي حين قال: "كما تتغير أواخر الكلم لاختلاف العوامل الداخلة عليها وارد القبض، كذلك تنغير أحوال القلب لاختلاف الواردات الداخلة عليها، فتارة يرد عليها وارد القبض،

103

<sup>1)</sup> يبدأ الفناء عند القوم من الفناء عن الشهوات إلى فناء الفناء ولزيادة التفصيل ينظر: لطائف الإعلام في إشارات أهل الإلهام، عبد الرزاق بن أحمد القشاني، دار الكتب العلمية، بيروت، طـ01، 2004، ص ( من 357 إلى 359).

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد الله أبو نصر السراج الطوسي، اللمع في التصوف، مصدر سابق، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ عبد القاهر بن عبد الله السهروردي، عوارف المعارف، مصدر سابق، ص $^{3}$ 

وتارة يرد عليها وارد البسط" $^1$ ، وأكثر ما يجسد هذه الحقيقة الصوفية هي مراتب الصعود التي أطرتها مقولة المقامات، والأحوال، إذ تعكس حالة اللاسكون، والاسترسال الطوعي مع إرادة الله، ولأنهم يرون ذلك تدبيرا اصطفائيا في حقهم، فقد حمد الكثير منهم أن يبذل الفقير نفسه لهذه الأحوال تصريفا، لأن التصوف في نظرهم هو: " استرسال النفس مع الله على ما يريده"2، فكل ما ينجر عن هذا الاسترسال هو إرادة ربانية لا يُسأل عنها المتصوف، بل يجب التسليم بها، ومن هذا المفهوم الحركي تولَّدت جميع الاضطرابات المفهومية، والتدليلية التي اعترت اصطلاحات المذهب، وقد تم تبريرها وفق هذا المفهوم السلوكي، وما على المتصوف إلا التسليم، وتقبل هذه التباينات، وعدم الاعتراض عليها؛ لأن الاعتراض قد يناقض وجها من أوجه التصوف عند من يرى أن التصوف تسليم.

## 3-4 التصوف تسليم:

كلنا يدرك أن المعرفة الصوفية معرفة ذوقية، وكل ما يجري في مضمار التصوف من اقتراف لا يمكن اخضاعه لمساءلة العقل، أو المنطق، فمن التصوف أن تسلم بكل هذه الفيوضات دون اعتراض، أو تشكيك، لأن التصوف كما جاء في رسالة القيشري هو: " الإعراض عن الاعتراض "3"، فمن اعترض عن مذهب القوم، أو شكك في حقيقته لا يمكن أن يكون متصوفا، ولا يمتلك حتى المؤهلات الروحية التي تسمح له بولوج عالم القوم، بحكم أن أول خطوة لذلك هي التصديق بهذا الكشوفات، والمواهب، لأن: " علم الباطن كله مواهب وكشوفات، فمن لم يصدق به لا يناله أبدا مادام منكرا له، وقد قالوا: أول الطريق تصديق، ووسطه توفيق، وآخره تحقيق، فمن لا تصديق له لا توفيق له، ومن لا توفيق له لا وصول له لعين التحقيق "4، فالتسليم بهذه

مبد القادر أحمد الكوهني، منية الفقير المتحرد وسيرة المريد المتفرد، مكتبة النجاح طرابلس، ليبيا، دط، دت، ص 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) عبد الكريم أبو القاسم القشيري، الرسالة القشيرية، مصدر سابق، ص 235.

<sup>3)</sup> المصدر نفسه، ص 238.

<sup>4)</sup> أحمد بن محمد بن عجيبة الحسني، الفتوحات الإلهية، تح: عبد الرحمن حسن محمود، عالم الفكر، مصر، دط، دت، ص .287

الكشوفات هو أول خطوات التصوف، إذ لا بد للنفس أن تصفو من كل شك، أو مخالفة لحقائق المذهب حتى يتحقق لها معنى الصفاء، يقول الحصري: " التصوف صفاء النفس من كدورات **المخالفة**" أن فإذا صفا العبد من الاعتراض، والمخالفة يكون قد بسط نفسه للتعرف على هذه الكشوفات التي قد تصل به إلى مقام الاصطفاء، والولاية، فمنهم من قال إن: " التصديق بطريقتنا **ولاية"<sup>2</sup>،** والتصديق هو بداية الطريق، ولا يمكن وفق عرف القوم أن يمنح لصاحبه مقام الولاية ألا بعد سفر نوراني مثقل بالجاهدة نحو عوالم اليقين، إلا أن اعتبار مجرد التصديق عند بعض الفقراء ولاية، هو نوع من الاستقطاب المذهبي الذي ولدته حالة الاعتراض الكبرى لمذهب التصوف، ثم لمحورية عامل التسليم، والتصديق عند القوم بدءا؛ لأن الذي سيلج إلى هذا العالم بعقله سيجد نفسه يخوض مناكفات غير محدودة، ويعود به الوضع من ضرورة التسليم إلى حالة المقاومة، والاعتراض، إن عامل التسليم يعطى للمتصوفة حرية كبرى في استظهار ما لديهم من فيوضات دون أي مواجهة عقلية، أو مساءلة منطقية، فضلا عن كونه يؤمن لهم استمرار ممارستهم الصوفية دون إحراج، أو إكراه، إذن أن المنظور الثابت الذي ظل يؤطر هذه الممارسات الصوفية هو قاعدة الاعتقاد بلا انتقاد، والمطلوب في كل حال أن يعامل أحوالهم، وأقوالهم " بالتسليم، والإذعان، والقبول، والإيمان، فإن لم يمن عليه بذلك، ولم يجد في نفسه قبولا لأقوالهم، ولا تسليما لغريب أحوالهم فعليه بالترك، وعدم الخوض فيها، ولا يقابها بتكذيب، ولاإنكار..."3، ومن هذا القول نحد أن استراتجية التأسيس المؤمن للممارسة الصوفية، تتنازل من إجبارية التصديق إلى أن يكتفي المشكك بعدم التصديق دون أن يصعّد رؤيته إلى موقف الإنكار، والتكذيب، فمن لم يلج لعالم القوم محروم بأصله من التصديق لأنه يرى، ويسمع ما فوق منزلته، وهو ليس مطالب بفهم، أو إدراك هذه الحقائق الكبرى، فحسبه أن يقف عندها موقف المسلّم أو المحايد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) على بن عثمان بن أبي على أبو الحسن الهجويري، كشف المحجوب، مصدر سابق ص 234.

<sup>2)</sup> أحمد بن محمد بن عجيبة الحسني، الفتوحات الإلهية، مصدر سابق، ص 287.

<sup>3)</sup> زين الدين محمد عبد الرؤوف المناوي، طبقات الصوفية (الطبقات الصغرى)، تح: محمد أديب الجادر، دار صادر، بيروت، ط01، 1999، ج4، ص 10.

#### 3-5 التصوف أسرار:

إن العالم العرفاني عالم غامض مشحن بالأسرار، والمواهب الممتنعة عن الأغيار، وقد شيّد من خلالها القوم إيوانا محصّنا لا يلج إليه غيرهم، فقيل على هذا الأساس أن المتصوفة: " أهل بيت واحد لا يدخل إليه غيرهم" والفحوى من هذا الانغلاق هو تشكيل حاجز طلسمي يسمح بحفظ أسرار القوم على غير العارفين بحا. "إن للعارفين علم يصرفونه بحسب الأحوال، والعوارض، قد يخفى على من ليس أهله" وإذ لا يُصرف هذا العلم إلا بالتلميح ليفهمه الحنواص على وجه التحلي المنبثق عن أحوالهم، وعوارضهم التنسكية، فدرحات الفهم، والإدراك تتباين بينهم وفق هذا التلوين، ولقد تحدى المتصوفة كل من يخطر له مقاربة هذه الأسرار بقولهم: "أسرارنا بكر لم يفتضها وهم واهم " أشارة منهم إلى أن أية محاولة غيرية لمقاربة هذه الأسرار لن تكون إلا أوهام بعيدة كل البعد عن التحلي الحقيقي، " فالأسرار معتقة عن رق الأغيار من الأثار، والأطلال " 4، وقد قيّد القوم لهذه الأسرار صفحات تحث على حفظها، لأنما ميزة الأسرار " وكأن هذه الأسرار هي بمنزلة العهد الإلمي الذي يحفظ مقامهم، وكياضم، وماهيتهم، وأقوالهم كلها أسرارا، وغموضا رتبوا له سبل الكشف الذي لا يأتني إلا عبر الانخراط، والتحلي، والمجاهدة.

إن المتفحص في هذه المساق المفهومي للتصوف يدركأن هناك رغبة ملحّة في صيانة هذا المتشكل الصوفي عن الشيوع بين العوام، فضلا عن إجبار الراغب في تحصيل مدركاته على اتباع سبل معينة، أولها أن يستلهم هذه النفحات عن شيخ مكاشف فاته في الترقي ليجليّ له صراط

مبد الكريم أبو القاسم القشيري، الرسالة القشيرية، مصدر سابق، ج2، ص $^{1}$ 

<sup>2)</sup> أحمد بن محمد بن عجيبة الحسني، الفتوحات الإلهية، مصدر سابق، ص 141.

<sup>3)</sup> عبد الكريم أبو القاسم القشيري، الرسالة القشيرية، مصدر سابق، ج2، ص 235.

<sup>4)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص 356.

كالمصدر نفسه، ج1، ص356. المصدر نفسه، ج1

الوصول، فكانت الدلالات اللغوية المغشية أبرز شفيرة تحتاج إلى من يجلي معناها من أرباب التصوف المشهود لهم بالولاية.

ما يمكن استخلاصه ظرفيا في هذا المبحث هو أن التدليل الاصطلاحي للتصوف على مستوى اللفظ حاول أن يتشبث بأي ذريعة لفظية أخرى تقارب الصورة الصوتية للدال (تصوف)، حتى وإن كان ذلك يفضي إلى تجاوز الأعراف الاشتقاقية للغة، مما يوحى بأن القوم في مناجزتهم اللغوية يتحررون من القيود الظاهرية، ويخضعون كل منجزاتهم لتصوراتهم الذاتية، والروحانية، والظرفية، وهو الأمر الذي ولّد تباينات تجذيرية لمصطلح التصوف لم يرجح منها على سبيل الاشتهار، والإقناع إلا فرضية نسبة التصوف له (الصوف)؛ لأن هذا الافتراض عكس حالة سلوكية ظاهرية مؤشرة على الفلسفة الزهدية للقوم، فضلا عن كونما متوافقة مع بنود الاشتقاق اللغوي، أما بالنسبة لمدلولية التصوف على مستوى المفهوم، فالملاحظ هو أن المؤشر المفهومي قدم في حالات متباينة ملمحا مجملا مخبرا عن جميع الأعمال، والأحوال، والاستراتجيات، والتوجيهات التي تعكس متباينة ملمحا محملا محبط أنجراره عن سلوك جزئي، أو معرفة نمطية.

## المبحث الثاني: استراتجية التنجيز الدلالي:

التصوف كون مفارق تكتمل ماهيته في مدى قدرته على مخالفة شتى مظاهر التواجد الفعلي، ولتحقيق هذا التبرم عن شقاوة الظاهر الذي لا يحمل أية طاقة خلدية تفضي إلى التشبع الروحي بالمعاني الحقيقية للموجودات، وبالنظر للتوقد الداخلي لأرواح المتصوفة فضلا عن استيعابهم العميق لمفرادت الحياة لم تعد هناك وسيلة مُثلى لبسط هذه الوضعية، وكشفها إلا عن طريقة اللغة، إلا أن اللغة بصورتها الطبيعية لا يمكن أن تعكس مكامن هذا الواردات، لذلك كان من الحثيث لديهم أن يتم إنشاء منعرج لغوي آخر يعتمد على التلميح، والانغلاق، والإبحام، باعتبار أن هذه المواهب الإلهية مواهب مخصوصة، ولابد أن تبقى على هذا النحو لأسباب متعددة. لقد مدح القوم كتمان هذه الإشراقات، وحجبها عن الأغيار فكانت أولى الاسترتجيات اللغوية هي اعتماد الغموض، والتلميح، واعتباره أحد الإلزامات المبدئية.

## 1- التغميض ومبرراته:

سبقت الإشارة إلى أن من المتصوفة من اعتبر أن التصوف أسرار، ومواهب خاصة يجب حجبها عن العوام، وهذا يؤشر على أهمية التغميض، ومركزيته بحكم أنه ارتبط بالأساس بماهية المذهب، وكان أحد الخصائص الكبرى المشكلة لوجوده، ذلك لأن المعرفة الصوفية بوجه عام هي معرفة اصطفائية باطنية، بمقابل المعارف الظاهرية التي لا قيمة لها عند القوم، وقد انبثقت إرادة التستر عن عالم الباطن. فالعالم الكوني كله منذ الوجود البشري إلى المآل الترابي متحقق على مستويين: عالم أمر، وعالم خلق، الأول عالم روحاني، والثاني عالم جسماني، والعلاقة بين الظاهر، والباطن هي العلاقة بين عالم الأمر، وعالم الخلق أ، ولأن العالمين يشكلان عنصرا الكون، فقد تولدت بينهما ثنائية الإظهار، والإخفاء؛ لأن الباطن ما هو سوى حصيلة المعاني التي تخفيها الموجودات الظاهرة، إلا أن الإحاطة بعالم هذا الأسرار الباطنية، لا يحصل إلا لفئة انتُخبت لهذه الشأن بما قدمت من مجاهدات، فتكشفت لها الحقائق بالأذواق " العلم الظاهر هو علم

108

<sup>1)</sup> ينظر تفصيلات ابن عربي في هذه المسميات في كتابه: إنشاء الدوائر، من الصفحة 52 إلى الصفحة 59.

العبودية، والعلم الباطن هو علم الربوبية، فالأول علم الأوراق، والثاني علم الأذواق، وعلم الربوبية علم الفناء، والبقاء، والسكر، والصحو (....)، وهذا العلم لا يؤدى بالعبارة، وإنما يرمز إليه بالإشارة لأنه ذوقي لا علمي "<sup>1</sup>، فمعارف القوم لا يمكن أن تكون إلا إشارات، تدور بينهم حصرا يتذوقونها بأفئدتهم بحسب أحوالهم، وأهوالهم، فهي إلهام رباني جُسّد في لغة خاصة حينما عجزت لغة العبارة عن حمله، ولذلك قيل عن التصوف إنه: " علم يدور بين إشارات **إلهية، وعبارات وهمية** "<sup>2</sup>، وقد كان القوم يدفعون برغبتهم إلحاحا إلى حفظ هذه الأسرار، وعدم كشفها، فتجلت إرادة تغميض معارفهم، وتشفير لغتهم في كل منجزاتهم اللَّدنية، يقول ابن عربي: "وهذا الفن من الكشف، والعلم يجب ستره على أكثر الخلائق لما فيه من العلو، فغوره بعيد، والتلف فيه قريب، فإن من لا معرفة له بالحقائق، ولا بامتداد الرقائق، ويقف على هذا المشهد من لسان صاحبه المتحقق به، وهو لم يذقه ربما قال: (أنا من أهوى ومن أهوى أنا)، فلهذا نستره، ونكتمه "3، فمبعث حجب هذه المعارف فيقول ابن عربي هو مخافة سوء الفهم، والقراءة الظاهرية التي قد تفضى للفتنة بالمقروء بدل إدراكه، لذلك يقع منهم هذا الترميز إشفاقا على القارئ المحجوب من أهل الظاهر، الذي قد يقع في درك التلقين الآثم عندما يقترف فهما سلبيا. وفي هذا الصدد نلمس كذلك حوفا، وغيرة على المذهب من أن تشيع أفكاره بين العوام، ويفقد خصوصيته المتعالية، يقول القشيري: " وهذه الطائفة يستعملون ألفاظا فيما بينهم، قصدوا بها الكشف عن معانيهم الأنفسهم، والستر على من باينهم في طريقهم؛ لتكون معاني ألفاظهم مستبهمة عن الأجانب غيرة منهم على أسرارهم أن تشيع في غير أهلها  $^4$ ، وهو ذات المبرر الذي ساقه ابن عربي في الدفع بهذا الضرورة الكتمية، " فالساترون لهذه الأسرار

أ) ابن عجيبة، الفتوحات الإلهية، مصدر سابق، ص 267.

<sup>2)</sup> أبو حيان التوحيدي، رسائل التوحيدي، مطبعة الجوائب، القسطنطينية، دط، 1301 هـ، ص 116.

ك محى الدين ابن عربي، كتاب الفناء في المشاهدة، مطبعة جمعية دائرة المعارف العثمانية، حيدر أباد، ط 01، 1361 هـ، ص 03.

<sup>4)</sup> عبد الكريم أبو القاسم القشيري، الرسالة القشيرية، مصدر سابق، ص 299.

في ألفاظ اصطلحوا عليها غيرة من الأجانب، والقائلون بوجود الآثار"1، ومما يعزز هذه الرغبة الاحترازية، والانعزالية عن الأغيار هو ما أفاد به ابن عربي لما بيّن بأن هذه الإشارات التواصلية بين القوم لا تستعمل إلا عند وجود الغريب عن المذهب، أما إذا خلا الجحلس من الأغيار صح أن يبوح أهل العرفان بما لديهم، وأن يقترفوا التصريح عن المكامن دون الخشية من فهمهما على الظاهر الموجب للإنكار من المحجوبين، يقول: " واصطلح أهل الله على ألفاظ لا يعرفها سواهم إلا منهم، وسلكوا طريقة فيها لا يعرفها غيرهم. كما سلكت العرب في كلامها من التشبيهات، والاستعارات ليفهم بعضهم عن بعض، فإذا دخلوا بأبناء جنسهم تكلموا بما هو الأمر عليه بالنص الصريح، وإذا حضر معهم من ليس منهم تكلموا بينهم بالألفاظ التي اصطلحوا عليها، فلا يعرف الأجنبي الجليس ما هم فيه، ولا ما يقولون "2. إن المستقصى لمسار هذه النزعة التكتمية، وحِدّتها يدرك أن هناك عوامل أخرى مهمة ألزمت القوم بكتم مواجيدهم، ففي حديثهم دائما عن السر، والكتمان يستحضرون صراعا خفيا، أو معلنا بينهم، وبين الفقهاء، ذلك لأن الفقهاء أنكروا عليهم هذا التنسك غير المؤسس عقلا، وهم بالمقابل استصغروا مدركات الفقهاء، ونعتوهم بالمحجوبين، وأهل الرسوم، أو أهل الظاهر لأنهم لم يصلوا إلى غور الحقائق، وروحها، وإنما توقفت همتهم عند ظاهر المعارف، لاشتغالهم بالدنيا ورسومها، " ولما كان علماء الرسوم على هذا الوضع حجبهم ذلك أن يعلموا أن لله عبادا تولى تعليمهم في سرائرهم بما أنزله في كتابه، وعلى ألسنة رسله، وهو العلم الصحيح عن العالم المعلم الصحيح الذي لايشك مؤمن في كمال علمه، ولا غير مؤمن."3، لقد بدا الصراع واضحا بين أهل الظاهر، وأهل الباطن، ألا أن هذا الصراع في صلبه كان صراعا دلاليا، فالمتصوفة يشددون على الترميز في بث معارفهم حتى لا تعترضها أحكام الفقهاء المنبثقة عن سطحية الإدراك، وقد

أ) محى الدين ابن عربي، كتاب الفناء في المشاهدة، مصدر سابق، ص 04.

<sup>2)</sup> محى الدين ابن عربي، الفتوحات المكية، تح: عثمان يحى، الهيئة العامة المصرية للكتاب، مصر، ط 02، 1985، م 4، ص 275، 276

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) المصدر نفسه، م 4، ص 267، 268.

عقد ابن عجيبة في الفتوحات الإلهية مقارنة مسترسلة بين العلماء (أهل الظاهر)، والعارفين (أهل الباطن) انتهى فيها إلى أن العارف هو من ملك حقيقة الدين، وقد تسامى بمجاهدته إلى الحضرة فعاين، وشاهد، وحاز الرفعة عن عالم سمع، وقرأ فقط دون مشاهدة؛ فلم تكن له أحقية التوجيه، "والفرق بين العالم، والعارف: أن العالم دون ما يقول، والعارف فوق ما يقول. العالم يصف الطريق بالنعت، والعارف يصفها بالعين؛ لأنه سار معها، وعرفها، والعالم إنما نعتت له فقط"<sup>1</sup>، ولقد انتقل هذا الصراع من مجادلة الشرعية إلى مواقف أكثر حدّة وصلت إلى التوصيف بالضلال، أو كفر بعض المتصوفة، والتاريخ الصوفي ملىء بالأحزان، والنكبات التي حلت ببعض أعلاهم بسبب صراعهم مع الفقهاء، كمقتل الحلاج بسبب بوحه، وكشفه عن فيوضات خواطره في مقام السكر، أو الجذب، فباح بما لا ينبغي البوح به، فكان مصيره القتل. وعليه فإن ازورار القوم عن مألوف الكلام، أصبح أكثر ضرورة بعد هذه الحادثة، إذ ينشد ابن عربي (ت 638هـ) عن هذه الحادثة، في سياق لزومية الكتم، ومآلات الإفصاح 2:

> وأســـرار تـــراءت مبهمـــات فمن فهم الإشارة فليصنها كحسلاج المحبسة إذ تبسدت فقال أنا هو الحق الذي لا

مسترة بأرواح المعاني وإلا سوف يقتل بالسنان له شمس الحقيقة بالتداني يغير ذاته مرر الزمان

إن الإفصاح قد يصدر عن حالة وجدية تفرزها ضغوطات تلك المكاشفات التي قد لا يتحملها فؤاد المتصوف بالنظرله ولها، فيلقى ما بداخله مرغما من معاني تفوق الإدراك الطبيعي، والتي قد تقود إلى التأويل السلبي الذي كلّفهم متاعب مزمنة مع الفقهاء؛ مما أجبرهم في حالات عدة على تحمل وجع الكتم، يقول السهروردي المقتول  $^{3}$ :

أ) ابن عجيبة، الفتوحات الإلهية، مصدر سابق، ص 259.

<sup>2)</sup> محى الدين ابن عربي، كتاب المعراج، تح: سعاد الحكيم، دندرة للطبع والنشر، لبنان، ط 01، 1988، ص 58، 59.

<sup>3)</sup> أبو الفتوح يحي بن حبش بن أميرك السهروردي، ديوان السهروردي المقتول، تح: كامل مصطفى الشيبي، مطبعة الرفاه، بغداد، دط، 2005، ص 58.

وا حسرتا للعاشقين تحملوا بالســـرّ إن بــــاحوا تبــــاح دمــــاؤهم وإذا هــم كتمــوا تحــدّث عــنهم عنـــد

سرّ المحبة والهوى فضاح وكذا دماء العاشقين تباح الوشاة المدمع السّحاح

لقد اتخذ المتصوفة الإغراب، أو الترميز ملاذا آمنا لدفع مضايقات أهل الرسوم، إذ الرمز يحتمل تفسيرات متباينة، وهو لا يكشف عن تلك الشطحات الصادمة بشكل مباشر، ولذلك فالاعتراض عن الترميز من طرف المحجوبين أمر غير ممكن، " فلا رد على الرمز لتوقف الرد على فهم المراد؛ لكن المراد؛ وهو باطن الرمز غير مفهوم، والمفهوم؛ وهو ظاهره غير مراد، فالرد يكون على ظاهر أقاويلهم الغير مرادة دون المقاصد المرادة"، فمن يريد الرد على الرمز سيرد على ظاهره، وظاهر الرمز ليس هو المعنى المقصود، لذلك فإن القوم لا يتحملون تبعات هذا الرد، وإذا أراد أهل الظاهر الرد على المقصود بالرمز لن يحصل لهم هذا الأمر لأن إدراك مقصد الرمز منوط باشتراطات سلوكية، وروحية مطوّلة هي يحصل بما الكشف الإلهي لدلالة هذه الطلاسم اللفظية.

ومن بين الدواعي الأخرى التي جنحت بالمتصوفة إلى تشفير معانيهم، إلزام المريد بالجحاهدة، والمعاناة للوصول إلى معاني هذه التعابير الخاصة، لأن الطريق الصوفي محفوف بالمحن، والرزايا، كما أن بلوغ مراتب التجلي مرهون بالبذل النفسي، والروحي، وكأنهم بذلك يتراوحون بين المكابدة السلوكية، والمكابدة الدلالية، فلا زوال للحجب إلا بتطهير النفس، و"تصقيل مرآة القلب بمصقل التوحيد، وبالعلم، والعمل، والمجاهدة القوية باطنا، وظاهرا؛ فتحصل حياة القلب بنور الأسماء، والصفات، فيذكر وطنه الأصلى"<sup>2</sup>، هذا الوطن الأصلى هو المقام النوراني الذي تزول عنده الحُجب، فينفتح الفؤاد على مشاهد الإشراق الجسدة لحقائق الوجود، " وبعد ارتفاع

112

<sup>ً)</sup> قطب الدين شيرازري، شرح حكمة الإشراق سهروردي، تح: عبد الله نوراني مهدي، مؤسسة مطالعات اسلامي است، طهران، دط، 1385 هـ، ص 16.

<sup>2)</sup> عبد القادر الجيلاني، سر الأسرار، تح: خالد محمد عدنان الزرعي ومحمد غسان نصوح عزقول، دار السنابل، سورية دمشق، ط 03، 1994، ص 90.

هذه الحجب الظلمانية تبقى النورانية، ويصير بصيرا ببصيرة الروح "<sup>1</sup>، التي إلهام رباني لا تحصل بالاكتساب، أو الجلب، وإنما بالإهابة الاصطفائية المتأتية من المضى في منازل الترقى إلى الحضرة الكبرى، والتحرد من كل العلائق الدنيوية، " إذا تحقق زهد المريد في الكونين، وغاب عن حظه في الدارين أشرق عليه نور الإيقان، فغطى وجود الأكوان، فما حجب العباد عن الله إلا تعلق القلب بالحظوظ، والعمل على الحروف (...)، وتعلقه بالحروف الروحانية يمنع من مقام المشاهدة..."2، إن تأخير منحة الإدراك، وكشف الحقائق أنيط بتلبيس هذا المقام هالةً من الستر، والإبمام حتى تتضاعف نوازع الشوق لبلوغه، فما بمحفله من مشاهد يمنح النفس لذة أبدية تجعل المريد في سعى دؤوب لجلاء هذا الغموض، إذ ليس من منطق الترغيب إن يتم الكشف عن هذه المذاقات، لأن ذلك سيدفع النفس إلى الفتور، والتريث عنسعي الاطّلاع؛ نظر الخمود قبس الشوق بهذا الكشف المتسرّع، ولكن لابد من التلميح لهذه الفيوضات حتى يتيقن الراغب من وجودها، ويدرك صورتها المطلقة، هذا التلميح هو الذي وظّف فيه القوم لغتهم المبطنة حتى تتولَّد في المريد دوافع الكشف فيسلك طريقه عبر الجحاهدة فالمكابدة ثم المشاهدة.

ومن الملزمات الكبرى لسلوك مجرى التغميض في عالم القوم وفق ما كشفوا في عدة منازل هي سعة التجربة الصوفية، واكتنازها للعديد من الخواطر، والأحوال التي تنوء بها اللغة العبارية، فالتصوف تجربة كونية كبرى تفوق في شموليتها كل عناصر الوجود، وما اللغة العبارية إلا جزءا من هذا الوجود، وبالتالي لا يمكن لجزء بسيط من كون شامل مختلف أن يُحوصل حقائق هذا الكون، إذ كل محاولة في هذا الاتجاه ستفضى إلى تصوير سلبي يدنس هذه الحقائق العليا؛ ذلك لأن اللغة العبارية في حقيقتها هي وضع بالتواطؤ على أشياء قابلة للإدراك العقلي، فاللغة الطبيعية مؤسسة دلالية تؤطرها جملة من القوانين التركيبية، والوظيفية؛ أما التجربة الصوفية فهي تجربة ذاتية، رمزية، تفوق الإدراك العقلي، تتميز بالتسيب، والتجدد، والتطور، وغيرها من الخصائص الحركية التي لا

<sup>1)</sup> عبد القادر الجيلاني، سر الأسرار، ص 91.

<sup>2)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات الإلهية، مصدر سابق، ص 208، 209.

تتيح للغة العادية مواكبتها، وهذا ما كشف عنه النفري بقوله: " كلما اتسعت الرؤية ضاقت العبارة" $^{1}$ ، فالرؤوية الصوفية تتسع بتفاقم النوازل الروحية على فؤاد الفقير لتبلغ به المدارك الموصوفة بالجذب، والسكر، والشطح، فلا يجد في اللغة التواضعية ما يحمل هذا الثقل المقامي الذي يعبر عن مضمون الحالات العرفانية؛ لأن "قوالب ألفاظ الكلمات لا تحمل عبارة معانى الحالات"<sup>2</sup>، فلو تم تحميل هذه الكلمات المحدودة التدليل ذلك الزحم الماورائي لربما أصبح التدليل أكثر غموضا؛ لأن توصيف هذه المقامات البرزحية لا يحصل إلا بالإشارة التي تبقى مفتوحة في مدلولها بحسب اتساع المقام، لذلك قيل: " علمنا هذا إشارة فإذا صار عبارة خفى " <sup>3</sup>، وقد يحدث أن تتعالى التجربة إلى وضع لا تحتمله لا العبارة، ولا الإشارة، فيحلّ محل التواصل الداخلي مقام الصمت، فالعجز عن الإدراك إدراك، يقول ابن الفارض في هذا الشأن:

> وعنـــوان شــــأني مــــا أبثــــك بعضــــه وأسكت عجزا عن أمور كثيرة فألســن مــن يـــدعي بألســن عـــارف

وما تحته إظهاره فوق قدرتي بنطقىي لمـن تحصـى ولـو قلـت قلـت $^4$ وإن عبرت كل العبارات كلت 5

فابن الفارض يقرّ بعجزه عن كشف مواجيده؛ لأن لسان العارف قد يكلّ أمام هول الأحوال التي تعتريه فلا يجد سبيلا للبوح غير الصمت الذي يعكس به حالة الذهول التي أحاطت به لما تكشفت له أسرار الغيب، فيكون هذا الصمت أبلغ في تصوير هذا القلق الروحي.إن امتداح التستر في صراط القوم بلغ مآله إلى إيثار مقام الصمت عن الكشوفات الإدلائية، وصونها، فالقوم لهم مفهوم مختلف للصمت يتمركز بالأساس حول هذا المضمون المتعلق بالخواطر، فـ"صمت

<sup>1)</sup> النفري، المواقف والمخاطبات، مصدر سابق، ص 115.

<sup>2)</sup> ابن عربي، نزل الأملاك من عالم الأرواح إلى عالم الأفلاك، تح: طه عبد الباقي سرور، زكي عطية، دار الفكر بيروت، ط01، 1996، ص 116.

 $<sup>^{3}</sup>$ ) الطوسي، اللمع في التصوف، مصدر سابق، ص $^{3}$ 

<sup>4)</sup> ابن الفارض، ديوان ابن الفارض، تح: عبد الخالق محمود، دار المعارف، مصر، طـ01، 1984، ص 88.

c) المصدر نفسه، ص 107.

العوام بألسنتهم، وصمت العارفين بقلوبهم، وصمت المحبين بالتحفظ من خواطر أسرارهم"<sup>1</sup>.

بالعودة الأهمية التكتم عن المواهب التي تفوق عقول العوام لم يعذر المتصوفة أنفسَهم في البوح إلا لدافعين: الأول: لاقتياد المريد إلى المعارج الكبرى وإطلاعه على هذه الحقائق، وذلك حين يُثبِت صدق التوجه بالترويض، والمكابدة، والثاني: لما لا يقوى المتصوف على حمل أثقال هذا الفيض الإلهي، وفي هذه الحالة يكون كشفه عاما، فاتنا، يشمل حتى الأغيار من أهل الظاهر، وهو الوضع الذي كلّف بعض منهم حياته كماسبق، يقول ابن عطاء الله: "عباراتهم إما لفيض وجد، أو لقصد هداية"<sup>2</sup>، ولا ثالث لهذين الحالتين، لكن ما سيظل مقدما في اللغة الصوفية - باعتباره مسعًى استراتيجيا-هو الكتم، أو الإشارة إلى اللطائف بما لا يصل إلى مقصوده أهل الظاهر مراعاة لكل الاعتبارات السالفة العرض، إذ الفقير موقوف لأن يبذل حياته ائتمانا على هذا السر المقدس، والأمانة المخصوصة، " ومن الحضرة الإلهية المتبحرة بالأسرار المضنون بها يعرف أن لله عبادا أمناء لو قطّعهم إربا إربا أن يخرجوا له بما أعطاهم في أسرارهم من اللطائف، بحكم الأمانة المخصوصة بهم ما خرجوا إليه بشيء منها لتحققهم بالكتمان، ومعرفتهم بأن ذلك بلاء البلاء"<sup>3</sup>، وقد اتخذوا في ابتغاء هذا التستر سبلا شتى أبرزتما حياراتمم اللغوية، وخصائصهم التعبيرية التي شكلت بنية لغوية متحررة من كل القيود التقليدية للغة سواء على مستوى الحرف، أو التركيب، أو الدلالة، أو التعبير، لقد كان الغموض في كل هذه الانحرافات اللغوية هو المظهر المميِّز الذي أضفى على هذه اللغة لذة قرائية تشحذ المتلقى لفك طلاسمها، لكن ما يجب التأكيد عليه هو أن كشف مقاصد هذه اللغة أمر في غاية التعسر مما قد يكبح هذه

<sup>1)</sup> عبد الكريم القشيري، الرسالة القشيرية، مصدر سابق، ج1، ص 411.

<sup>2)</sup> ابن عجيبة، إيقاظ الهمم في شرح الحكم، مصدر سابق، ج1، ص 343.

<sup>°)</sup> محى الدين ابن عربي، التجليات الإلهية، تح: عثمان إسماعيل يحى، مركز نشر دانشكاهي، طهران، دط، 1988، ص .212

اللذة سريعا، ويحوّل القارئ من حالة الارتماء في عذوبة النص إلى وضع مقاومته بسبب هذا الانغلاق المحكم.

## 2- تكثيف حمولة الحرف:

انطلقت الاتجاهات اللغوية المتعالية عند أهل الله من تجاوز النظرة التقليدية للحرف القائمة على تجميع خصائصه الصوتية، ووظيفته التركيبية، والدلالية، فإن كان الحرف هو مجرد وحدة تركيبية أولى للكلام في لغة الظاهر فإن حقيقته الباطنية مختلفة تماما، فالحروف تشكل عالما قائما تتفاعل فيه هذه الحروف بكل اسقاطاتها على عالم الخلق، يقول ابن عربي: " اعلم \_ وفقنا الله وإياكم - أن الحروف أمة من الأمم مخاطبون، ومكلفون، وفيهم رسل من جنسهم ولهم أسماء من حيث هم، ولا يعرف هذا إلا أهل الكشف من طريقنا " $^{1}$ ، فبخلاف ما يراه المحجوب تُشكّل الحروف في مدفونها الباطني عالما آخر بمكلفين مخاطبين بأحكام التعبد عن طريق رسل من جنسهم، كما أنهم يحملون أسماء لا تنكشف إلا لأهل هذا الصراط، وقد "سميت بحروف المعجم لأنها عجمت على الناظر فيها معناها "<sup>2</sup>، فمحتوى الحرف لم يعد ذلك الرصيد اللغوي التقليدي على مستوى الصوت، والوظيفة، وربما حتى المعنى مثل ما نسب للخليل في كتاب الحروف حين أعطى لكل حرف دلالة وفق ما روي من كلام العرب، فحرف التاء مثلا هو" البقرة التي تحلب دائما يقول المهلهل:

وجدك عبد يحلب التاء دائما"3 أبىي فسارس الهيجساء فسي كسل حومسة

وقد صنف الرارزي الحروف تصنيفا يقترب من التوجه العرفاني في الصنف الأول إذ اعتبر الحروف على ثلاثة أصناف: "فكرية، ولفظية، وخطية، فالحروف الفكرية هي صور روحانية في

 $^{3}$  الخليل بن أحمد الفراهيدي، كتاب الحروف، تح: رمضان عبد التواب، مطبعة جامعة عين شمس، القاهرة، ط $^{3}$ 1969، ص 28.

ابن عربی، الفتوحات المكية، مصدر سابق، م 1، ص 260.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المصدر نفسه، ص 232.

أفكار النفوس مصورة في جوهرها قبل إخراجها... والحروف اللفظية هي أصوات محمولة في الهواء، مدركة بطريق الأذنين بالقوة السامعة، والحروف الخطية هي نقوش خطت بالأقلام في وجوه الألواح1. أما عند المتصوفة فقد تخطى الحرف كل ممكنات الظاهر، وأصبح ذاتا تحمل من السر ما يفوق الإدراك بالنظر لأهميتها في تشكيل كل البني التواصلية في عالم المواهب، إذ الحرف هو الفيض الذي به فاضت تلك المكنونات، وانتقل على عاتقه الإلهامُ من العارف للمريد، لقد أصحبت الحروف بهذا الدور الجليل أئمة الألفاظ التي تكشفت بها حقائق الكلام:<sup>2</sup>

شهدت بذلك ألسن الحفاظ إن الحروف أئمة الألفاط درات بها الأفللك في ملكوته ألحظتُها الأسماء من مكنونها و تقول لولا فيض جودي ما بدت

بين النيام الخرس والإيقاظ فبدت تعز لذلك الألحاظ عند الكلام حقائق الالفاظ

فالحروف أداة لإدارة الكون، وفهم مكنونه لما تُضمر من أسرار شامله لكل الموجودات، فهي مستودع من عالم الملكوت، محمّلة بكثافة من السرائر الإلهية، يقول ابن سبعين: " اعلم أن الحروف خزانة الله، وفيها أسراره، وأسماؤه، وعلمه، وأمره، وقدرته، ومراده، فإذا اطلعت على شيء منها من خزنة الله، فلا تخبر أحدا بما فيها من المستودعات و فمن هتك الأستار عذب بالنار "3°، لقد أودع المتصوفة الحروف رصيدا من الأسرار يفوق طاقة الحرف بصورته المألوفة، ولكي يحصل التوافق بين الحامل، والمحمول اشتغلوا على تعظيم مكانة الحرف، وتغيير مفهومه تغييرا صادما بعيدا كل البعد عن وظيفته الأولى، فقد ألَّفوا الكتب لبحث مستودعات

<sup>)</sup> أبو الفضائل أحمد بن محمد الرازي، الحروف، تح: رمضان عبد التواب، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط01، 1982، 1ص 147.

<sup>2)</sup> أبو الفضائل أحمد بن محمد الرازي، الحروف، ص 231.

<sup>°)</sup> أبو الوفا الغينمي التفتازاني، ابن سبعين وفلسفته الصوفية، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ط 01، 1973، ص 436.

الحروف، ولم يستغنوا في تبرير هذا التكثيف اللَّدني عن أية خاصية شكلية، أو صورية للحرف فابن العربي في كتاب خصصه لأسرار حرف الباء يحاول أن يربط بكل أذواقه بين مركبات هذا الحرف، ودسائسه الإشراقية: " والنقطة رأس الخط، ومبدأ كل شيء فأعطيت للباء لكون الباء مبتدأ أولا، وجعلت من أسفل لأن صدور الكون من الباء إنما يظهر في السفل من مقام الباء، فتكون النقطة بين الباء، وبين الكون، والنقطة عين التوحيد...  $^{1}$ 

حاصل الكلام هو أن مقام الحرف عند القوم اعتبر عالما من الأفلاك، وصورة الوجود العاكسة للحقائق العرفانية، إذ الحرف رمز لا يدل على مفهومه، وإنما يحمل معاني متعددة لا تحصى، وإلصاق هذا الدلالات الغيبية بالحرف هو تمهيد إجرائي لتكثيف دلالة الألفاظ، وتغيير مضمونها تغييرا شاملا، فإذا كان الحرف الأبكم يفصح عن كل هذه القوى الدلالية، فمن الإلزام أن تفوق الكلمة، والعبارات في حمولتها مضمون الحرف العرفاني، إذ يعد تكثيف حمولة الحرف بهذا الإسراف أحد الاستراتيجيات التنجيزية المبدئية، أوالتهيئية في اللغة الصوفية حتى تصبح الكلمة، والعبارة وعاءً دلاليا مفتوحا على هذه البرزخيات، فتتجلى اللغة في صور شتى من بينها الصورة الرمزية.

#### 3 - الترميز والإشارة:

شاع الرمز في الاستعمال اللغوي عند العرب منذ أولى الانتاجات الفنية، فجاءت أشعارهم الأولى مزيّنة ببعض الإيحاءات، والإشارات إلى أن أصبح الرمز، والإيحاء أحد أهم الخصائص الفنية للإنتاج الأدبي في شتى صوره، فـ "الرمزية بالمفهوم العربي نبعت أول ما نبعت من الأدب الجاهلي، واستعادت ألوانها من طبيعة العقلية العربية الأصيلة "2. والرمز حالة تعبيرية تنقذف دلالاتما إلى ما وراء المعنى، فيكون بذلك جزءا من الميثاقيزيقا اللغوية، حيث تكتمل جمالياته في هذا الارتماء الماورائي. لقد شكل هذا العامل الإخفائي دافعا قويا عند المتصوفة لاتخاذ الرمز ملاذا

<sup>1)</sup> محى الدين ابن عربي، كتاب الباء، المطبعة المنيرية بالأزهر، القاهرة، ط1، 1954، ص 09

<sup>2)</sup> علي الخطيب، اتجاهات الأدب الصوفي بين الحلاج وابن عربي، دار المعارف، القاهرة، دط، 1404 هـ، ص 101.

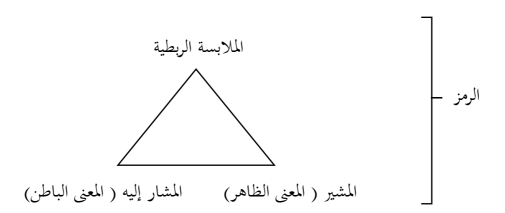
موثوقا لدفن إشراقاتهم، فهو يكتسى في لغتهم طابعا مركزيا، إذ يعد من أهم الأوعية التدليلية التي يبث فيها القوم مكنوناتهم، وتجاربهم، وبذلك أصبح الرمز مظهرا ملازما، أو مميِّز الفعل القول الصوفي، إلا أن الرمز الصوفي يختلف تماما عن الرمز الأدبي، فالأديب يوظف الرمز في سياقات لغوية، وفنية تؤدي إلى كشف دلالته، كما أن الرمز في الأدب يعكس تخييلا جماليا قابلا للإحاطة العقلية، ولا تتعدى مدلولاته غالبا النسق الفني الذي وضع فيه، لكن الرمز عند المتصوفة، "كيان يصعب تحديده مما يجعله قادرا على العروج إلى أقصى درجات التجريد، وألطفها حيث تخيب العبارة، إنه لمحة من لمحات الوجود الحقيقى تصدر عن يقين باطنى $^{1}$ ، إن شساعة الوعاء الرمزي من حيث قدرته على تعبئة جميع المدلولات المحتملة، وكذا طابعه الإيحائي، والتجريدي مكّنه من حظوة وظيفية عند القوم تتأقلم مع كل مساعيهم الاستراتجية في طبيعة التدليل، وخاصية التستر، وانفتاح الدلالة على أفق غير محدودة، أو غير متوقعة؛ لقد أصبح الرمز صورة مماثلة للوجود، وحقائقه، يقول ابن عربي في شمولية الرمز، وانفتاحه على الكون:

ولقد تنوعت الرموز في كتاباتهم فتجلت بشكل واضح، ومتكرر في رمز الخمر، والمرأة، والطبيعة، والحروف كما سبق، وحتى الأعداد 2، إذ تحمّلت هذه الدوال الرمزية ضروبا من المعاني الوجدية المتعلقة بالحب الصوفي، والفناء، والكشف، ودلالات الكون، وصروفه هذا على وجه الاشتهار كما أنهم وظفوا رموزا مختلفة استمدوها من مختلف المعارف اللغوية، أو غير اللغوية سيأتي الحديث عنها في سياقها، ولم يفرّق المتصوفة غالبا بين الرمز، والإشارة لأن الرمز في وظيفته ما هو

2) قدم الدكتور عطف جودة دراسة مفصلة عن نماذج من الرموز الصوفية بالتمثيل، ينظر: عاطف جودة، الرمز الشعري عند الصوفية، دار الأندلس للطباعة والنشر، بيروت، ط1، 1978.

<sup>)</sup> أسماء خوالدية، الرمز الصوفي بين الإغراب بداهة والإغراب قصدا، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط01، 2014، ص $^{1}$ .27

إلا إشارة إلى معنى خفي، "الرمز معنى باطن مخزون تحت كلام ظاهر لا يظفر به إلا أهله" أمها الله المارة إلى معنى خفي كليته من مُشِير يمثل المعنى الظاهر للفظة، ومُشار إليه، وهو المعنى الباطني مع وجود علاقة تبريرية، أو ملابسة ربطية بين المشير، والمشار إليه وفق الترسيمة المرفقة:



ولتوليد دلالة جديدة عبر الرمز، والإشارة الصوفية تتعين ضرورة توفر علاقة ربطية بين الدال، والمدلول مهما كانت هشاشتها، وطبيعتها لأن هذه العلاقة هي المرتكز الأول لتوليد العلامات في شكلها العرفاني، فالمتصوف غالبا ينطلق من ملابسة ذاتية على أثرها تتعدد المدلولات لذات الدال، وربما حتى عند المتصوف نفسه وفق ما يمليه عليه إلهام اللحظة، لذلك يمكن القول إن أغلب الرموز عند المتصوفة رموز ظرفية غير ثابتة تتبدل من مقام إلى مقام، ولا تحكمها مقاييس العقل، ونمطية التوقع، فتكون هذه الرموز، والإشارات صورة عاكسة لطبيعة التجربة المضطربة، وفي محرى صياغة هذه الرموز، وتعبئة مدلولاتها انتهج أهل الله إجراءات لغوية متخلفة كالتحريف المعجمي لمدلولات الألفاظ، أو عن طريق الاشتقاق، أو الإضافة التراكمية، أو شحن المدلولات عن طريق التضاد التناظري المنبثق عن التناظر الوجودي أو الوصف المضاعف للدلالة، وغير ذلك من الإجراءات التدليلية الخادمة لاستراجية التنجيز الماورائي.

**120** 

<sup>1)</sup> الطوسي، اللمع في التصوف، مصدر سابق، ص 361.

#### 4- سيرورة التدليل الصوفى:

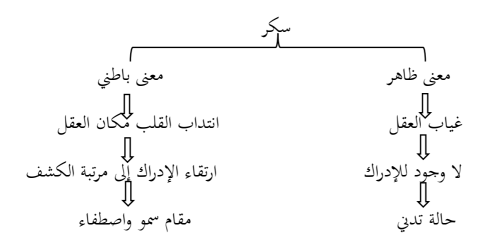
عند اللجوء إلى السلوكيات اللغوية المتخذة في إطار تخريج منتج خطابي يتحلى بمختلف الاشتراطات الكتمية نجد أن القوم لم يكتفوا بشحن مدلولات الدوال المألوفة بفيض روحي صادم، وإنما اتسعت اللعبة اللغوية لتشمل حتى الجانب الشكلي، أو الصوري للألفاظ، سعيا منهم لتجديد كل الآليات التعبيرية لكي تأخذ منحى يحقق تعاليا مقصودا عن كل المتاحات من أول مصادفة ظاهرية، أن المتصوفة يريدون بمذا الإجراءات أن يقودوا أهل الظاهر إلى مسلّمة مبدئية مفادها: أنّه لا شيء في الوجود يظهر على حقيقته، بل إن عمقه، وغوره مرتمن ضمن أدبيات هذا السلوك العرفاني الذي امتلك ناصية التعبير عن الحقائق بفيض إلهي حصري لا يقبل التعقيب، بهذا المنظور تصرّف القوم في اللغة بكل حرية تحت ذرائع مختلفة، وقد وصل هذا التمرد اللغوي إلى قول ما لا يقال، فأضحى المنتوج الصوفي يعرض على هيئتين الأولى حالة مقامية واعية متزنة، والثانية درجة متقدمة من السكر، والجذب، " أما الحالة الأولى فهي التي يكون فيها المتصوف مسؤولا عما يقوله، وأما الثانية فلا يكون فيها مسؤولا كونها (الحالة) لا حد عليها يوجب المحاسبة، فأدرجوا لغة الشطح ضمن حالات الغيبوبة "1، إن الهدف من إلقاء هذه الصورة ابتداءً هو كشف المحيط المعرفي، والإجرائي لعمليات التدليل، فالمتصوف يمتلك حرية غير محدودة في إنتاج المعنى، والتصرف في اللغة لأنه رسول الحقيقة، فضلا عن كونه معذورا في قوله مهما بلغت درجة تماديه عن السيرورة اللغوية. وفيما يلي بعضٌ من هذه الإجراءات التدليلية مضمونا، وشكلا.

#### 4-1شحن الدوال بمعان جديدة:

ينبثق هذا الإجراء من قناعة امتلاك حقائق الأشياء، وأن الموجودات الظاهرة لا تكشف عن غورها لأيِّ كان، وهناك سبيل وحيد لهذا المسعى هو خاصية التذوق الروحاني، فالألفاظ اللغوية، ومعانيها، أوالدوال، ومدلولاتها بصورتها الطبيعية هي مجرد كساء حاجب للحقائق المثلي، والمتصوف في هذا الصدد" يحوّل هذا اللفظ من دلالته على الذات كذات إلى دلالته على

<sup>1)</sup> شریف هزاع شریف، نقد/تصوف، مرجع سابق، ص 74، 75.

الذات من حيثية معينة، هي صفة، أو حال، أو مرتبة، أو علاقة، أو وظيفة" أ، في هذا التشكيل اللغوي الجديد تكتسب اللغة الصوفية طاقة تعبيرية جديدة تتواءم مع عنفوان التجربة، وشموليتها، ويعود للفظ معناه الأصيل المقدس بدل العارض المدنس، ومن أمثلة هذا الشحن الانزياحي للألفاظ تأويل لفظة السكر التي تخرج من المفهوم العاكس لحالة تدني بشري مرتبط بغياب العقل، أو جزء منه إلى مقام من العلو، والسباحة في فلك السمو الكاشف للحقائق، ولكن يبقى الرابط هو غياب العقل، فالعقل المفقود في حالة القوم هو انتداب إلهي للقلب مستودع الأسرار، وهو حالة من الرفعة، والقبول على العكس تماما من دلالة اللفظ في عالم الرسوم، ويتحدد مسار هذا التدليل وفق الخطاطة المرفقة:



إن تفعيل خاصية هذا الشحن المدولي الجديد تصحبه العديد من الوسائط اللغوية، والشكلية، والمفهومية التي تختلف من لفظ لآخر، وهي التي تعطي المعنى الصوفي ثراء مدلوليا غير محدود، فلفظة السكر في حدودها اللغوية تكشف عن وصف إنساني يضعه في درك الإسفاف، والتدني؛ لعلّة فقدانه لجهاز الإدراك (العقل) دون أن ينتدب مكانه جهازا آخر يتصل به مع عالمه، في حين اعتبر السكر الصوفي ملمحا اصطفائيا؛ أولاً لكون جهاز العقل آلية مذمومة في عالم العرفان، وثانياً لاستبدال هذا الجهاز بجهاز إدراكي أكثر كفاءة، وفعالية في عالم الأذواق؛ إذ لا يمكن قراءة حقائق هذا العالم الغيبي إلا بالقلب، بناء على هذه الشبكة المفهومية الجديدة ترتسم

122

<sup>1)</sup> سعاد الحكيم، ابن عربي ومولد لغة جديدة، دندرة للطباعة والنشر، بيروت لبنان، ط 01، 1991، ص 77.

ملامح التدليل المستحدث مع الإشارة إلى أن هذه الشكبة تختلف من لفظ لأخر في تعدد العلائق، وترابطها، وقد يحدث أن لا نجد مسوغا لهذا الشحن المدلولي الجديد مادام المتصوف يمتلك السلطة اللغوية المطلقة في التنجيز، والتدليل.

#### 2-4 الاضافة المضاعفة للمدلول:

إنّ المعنى محتوى متصاعد عبر رحلة معراجية قد تؤول لحالة من الشحن العاطفي المضاعف الذي لا يسعه مضمون التدليل الجديد وفق الإجراء السابق؛ فيلجأ القوم إلى منفذ لغوي جديد يواكب هذا الوضع الراهن عبر الإضافات التي هي: عبارة تكوّنت من لفظين أحدهما يضاف إلى الآخر، أي اسم يضاف إلى اسم، مثلا: نهر القرآن، بحر الأرواح $^{1}$  عبر هذه الإضافات  $^{1}$ يتم احتواء الموقف الروحي بكل مستجداته الروحية، فالإضافة اللفظية هي باللزوم إضافة دلالية، وتتنوع هذه الإضافات بحسب نوع المضاف فقد يكون المضاف مباينا لفظيا للمضاف إليه كما سبق التمثيل له، وقد يكون المضاف هو ذاته لفظ المضاف إليه، وهذا النوع من الإضافة هو تشكيل تعبيري عميق المعنى، يعبر بالأساس عن حالة من التناهي في سمو المقام، أو المشاهد، ومن أمثلة هذه الإضافات (سر السر، فناء الفناء، قطب الأقطاب، خاصة الخاصة...)، فمثلا ملفوظ (خاصة الخاصة) قبل أن يتم مضاعفة مدلول هذا اللفظ بالإضافة المثلية، كان يحمل شكل التفريد، وهو (الخاصة)، والخاصة هم: علماء الطريقة "2، أما خاصة الخاصة فهم فئة أعمق من الأولى في السمو، والاصطفاء، والقرب، وهم: " علماء الحقيقة "3 لأن المعراج الصوفي ينطلق من الشريعة مرورا بالطريقة للوصول إلى الحقيقية وفق المسار الجحسد:

3) المرجع نفسه، ص 203.

<sup>1)</sup> سعاد الحكيم، ابن عربي ومولد لغة جديدة، مرجع سابق، ص 79.

 $<sup>^{203}</sup>$ عبد الرزاق بن أحمد بن محمد القاشاني، لطائف الإعلام في إشارات أهل الإلهام، مرجع سابق، ص  $^{203}$ 

من خلال المخطط السالف تتضح لنا الانبثاقات الدلالية لهذه الإضافة؛ إذ أصبح المدلول أكثر تناهيا في مسارات القوم مقارنة بمدلوله قبل الإضافة، وهذا الإجراء الشكلي عند القوم تعدد في العديد من الملفوظات لذات الغرض المتمثل في تضعيف الدلالة، وقد يأتي على عدة صور كالإضافة النحوية السابقة، أو الإضافة عبر الوصف ومن أمثلته:( الموت الأبيض، الموت الأحضر، الموت الأسود، الموت الأحمر، الموت الجامع)، فكل موت بوصفه أصبح يحمل دلالة جديدة، وزائدة عن الموصوف الأصل، والجدول التالي يجمع الفروق الدلالية بين كل هذه الموصوفات (الموتات) في السياق العرفاني، وليس الظاهري: $^{1}$ 

| المدلول                                                     | الدال        |
|-------------------------------------------------------------|--------------|
| هو انقطاع الروح الإلهية عن الاشتغال بالملاذ البدنية.        | الموت        |
| هو الجوع، فإذا كان السالك لا يعرف الشبع مات الموت الأبيض.   | الموت الأبيض |
| هو لبس المرقع: أي أن يقتصر على لبس ما يستره مما لا قيمة له. | الموت الأخضر |
| هو احتمال أذى الخلق.                                        | الموت الأسود |
| هو مخالفة الهوي، وهو موت جامع لكل الموتات السابقة.          | الموت الأحمر |

وينضاف إلى ما سبق بعض من الإجراءات اللغوية الأخرى المرصودة في عملية التدليل كالتماس التبيّن الدلالي عبر ظاهرة التضاد التي هي ملح بارز في لغة العرفان وفق ما يسمى بالثنائيات التلازمية على غرار: (الظاهر/الباطن)، (الصحو / السكر)، (الفناء / البقاء)، (المحو/الاثبات)، فضلا عن الإضافة بالنسبة، والتي يتوخى منها استزادة مدلول جزئي للمعنى يخرجه عن حالة التجرد، أو العموم مثل: (العلم العرفاني، العلم اللَّدين، العلم الحقيقي)، وقد لعب

<sup>1)</sup> عبد الرزاق بن أحمد بن محمد القاشاني، لطائف الإعلام في إشارات أهل الإلهام، مرجع سابق، ص 438- 440.

الاشتقاق كذلك دورا فاعلا، وخصبا في عملية التنجيز الدلالي المفارق، ومن أمثلته: (الأحد، الأحدية، التوحيد، وحداني، أوحد...)  $^1$ .

## 4-3لغة الشطح:

إذا كان الشطح عند القوم هو "وجد عنيف ينتاب النفس حينما تكون في حضرة الألوهية فلا تستطيع الكتمان"<sup>2</sup>؛ فإن اللغة الصادرة عن من بلغ هذا الوجد ستكون أكثر عنفا لما تحمله من دلالات عصيّة عن التلقي سواء من زاوية الامتناع، أو الاقتناع، ولغة الشطح تأخذ أشكالا عدة منها المنحى العقائدي الذي خلق أزمة حقيقية في المذهب بسبب تلك الإفصاحات المتمردة، في مجال الحلول، والاتحاد عند الحلاج كقوله:<sup>3</sup>

خصني واحدي بتوحيد صدق ما لي إليه من المسالك طرق فأنا الحق حق لابس ذاته فما ثم فوق فأنا الحق حق للحصق حق يتشعشعن والطوالع برق قصد تجلّصت طوالع زاهرات المسالة المسالك عبرق

لقد كان قوله: (أنا الحق)، وقوله: (لابسٌ ذاته فما ثمّ فرق) من أكبر التعابير التي ولّدت فتنة دلالية عويصة أدت إلى مقتله، وإن كان يحملها بعضٌ من أصحابه على وجه غير الذي تبدو عليه ظاهرا استنادا لاستراتجية التلميح، هذا بالنسبة للشطح الفاتن، وقد يتخذ الشطح اللغوي عند المتصوفة مظهرا مغلقا يعتمد فيه المنجِز على التكرار الغامض، أو رص الكلمات إلى بعضها بحيث تصبح تجميعا من الدوال المغلقة عن أي تأويل مثل قول الحلاج في طواسينه عن المعرفة: " المعرفة عن المكونات بائنة، مع الديمومة دائمة، طرقها مسدودة، ما إليها سبيل، معانيها مبيّنة، ما

125

<sup>1)</sup> ينظر في دلالة هذه الألفاظ، السابق، كل لفظ حسب مادته المعجمية.

 $<sup>^{2}</sup>$  محمد العدلوني الإدريسي، معجم مصطلحات التصوف الفلسفي، دار الثقافة، الدار البيضاء المغرب، ط  $^{01}$ ،  $^{00}$  مص  $^{01}$ .

<sup>3)</sup> سامي مكارم، الحلاج في ما وراء المعنى والخط واللون، رياض الريس للكتب والنشر، د ط، دت، ص 181.

عليها دليل، لا تدركها الحواس، ولا يلحقها أوصاف الناس، صحبها واحد، مارسها لاحد، وارقها رامد، لاصقها فاقد، بارقها ماكد، تارقها شاكد، مارقها لاقد، صارعها خامد، خائفها زاهد، لاعدها راصد "1"، بعد هذا الوصف المتراكم لحقيقة المعرفة عبر جمع من الألفاظ المستغربة، والمهجورة تتأزم درجة الشطح عند الحلاج في توصيف هذه المعرفة فيقول مستكملا: " أطنابها أربابها أسبابها، كأنّها كأنّها كأنّها كأنّه كأنّه كأنّه، كأنّها كأنّها كأنّها ..."2ويستمر في جملة التكرارات، والترصيف المستهجن المعمّى لهذه الألفاظ إلى أن يقول: " لا هي هو، ولا هو هي، ولا هو إلا هي، ولاهي إلا هو، لا هي إلا هو، ولا هو إلا هو "3، فالملاحظ أن نتاج الشطح اللغوي في هذه الوضعية هو مجموعة من اللادلالات، حيث تصبح إمكانية التلقى موصدة حتى على مستوى ظاهر الألفاظ خاصة في الحالة الثانية، وفيمثل هذه الحالات يكون الكشف مستعصيا حتى عند أهل المذهب، وقد تتحول الرغبة الكشفية للخطاب إلى موقف مقاومة النص، أو مصادمته؛ لأنه لا يحمل بهذه الصورة المسطحة أي مؤشر من مؤشرات التعايش الإفهامي، يقول الحلاج في سُبل فهم هذا التنجيز المتسم بالشطح: " ما أظن أن يفهم كلامنا سوى من بلغ القوس الثاني، والقوس الثاني دون اللوح، وله حروف سوى أحرف العربية، لا يدخله حرف من حروف العربية إلا حرف واحد، وهو الميم "4، فيُفهم من هذا التّحدي أن مسار التمرد اللغوي عند المتصوفة لم يتوقف عند تجاوز المدلولات، والتصرف في صورة الدوال، وإنما تجاوز اللغة بكل كفاءاتها الجحازية، والرمزية، والإشارية، لذلك فإن توقّع طبيعة المنجر اللغوي سيكون ضربا من الاستحالة في ظل هذا الطموح الصوفي اللامتناهي.

مؤدي القول في ما سبق عن استراتجية التنجيز اللغوي عند القوم هو أن المتصوفة وجدوا في اللغة نافذة رمزية تواكب تجربتهم المضطربة إلى حد ما، فاللغة الغامضة تدليل مأخوذ بماجس

م الحلاج، الطواسين، إعداد رضوان السح، دار الفرقد، سورية - دمشق، ط01، 2010، ص239.  $^1$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص  $^{2}$ 

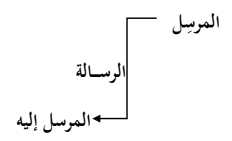
<sup>3)</sup> المصدر نفسه، ص 239.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) المصدر نفسه، ص 57.

العمق، والتعبير عن غيب مُغيّب باللفظ، فكما لا يمكن للمتفحّص الركون إلى الواقع الصوفي، أو رصده في زاوية من الزوايا؛ لا يمكنه كذلك تنزيل هذه اللغة إلى حدود الاستيعاب الإحاطي، إذ العالم الصوفي حياة فوقية لا يمكن للفضولي أن يعتمد في بلوغها على أفقه السطحي عبر الحفر في أساسات هذه الحياة المعتمة، لأن البناء الصوفي لهذه الأساسات لم يدع منفذا إلا وأسدل عليه جملة من التلبيس، أو التضليل، ويظهر هذا بصورة تناظرية في اللغة التي أصبحت هي الآلة التواصلية الوحيدة التي قد يطمح بما المستكشف لبلوع شغاف هذا الموطن اللَّدني، واحترازا من هذا الاحتمال بدّد القوم كل هذه الفرضيات اللغوية عبر عوامل عدة على رأسها محورية الكتم، وآلية الترميز، والإشارة، بمختلف الإجراءات التدليلة المنفّذة لهذا التعتيم، وقد صل الأمر في منتهاه كشكل من أشكال التيئيس للمتلقى إلى لغة الشطح في مظهر محكم الإغلاق لا يتيح للمتقبل مجرد مقاربة الدلالة الظاهرة. لقد وجد المتصوفة في هذه اللغة كل خصائصهم، وبنودهم المبدئية، حيث يمتلك هذا التنجيز العرفاني طاقة الغبش، والتلميح التي تحيطهم بانسيابية التجاوز، والعزلة، والتعالى، والفرار الدلالي، كما يوسع لهم أفق المكاشفة المتصاعدة التي تُناقض إمكانية الاستقرار، والثبات، فمن هذه الزوايا تناغم التنجيز الدلالي للقوم مع خصوصية تجربتهم. إن هذا التنجيز في مساره المحدّد هو رسالة مخصوصة صدرت من مرسل من خاصة الخاصة إلى متقبل من الخاصة، ومن ثمّ لا مناص- بعد الوقوف عند خصائص هذه الرسالة - من الوقوف عند شمائل المرسل، والمرسل إليه لتتضح بصورة شاملة كل ملابسات التنجير، ومقاصده الإنتاجية، والإدراكية، وعلائقه التواصلية.

# المبحث الثالث: آفاق المدلِّل وحدود المتقبل:

إن المنتوج الصوفي بكل ما يتصف به من ممانعة، هو النهاية فعالية تداولية بين قطبين، على غرار كل العمليات التواصلية في نطاق اللغة الطبيعية، فالمتصوفة كما سبق يُتيحون الأفئدتهم إمكانية البوح في حالة استكمال هيكلة تواصلية مُثلى بين المرسل ( العارف أو الشيخ)، والمتلقى ( المريد)، إذ يتوقف ذلك على تقدير العارف، وترقّى المريد، ولا يمكن أن يخرج مسار التواصل عن هذا الاتجاه، لأن العملية التواصلية في مثل هذا الوضع -كما تشترط وعاءً دلاليا خاصا للرسالة -تشترط كذلك، مرسِلا خاصا يمتلك جملة من الشمائل، والكفاءات الروحية التي تؤهله لامتلاك الرسالة الوهبية، وتبليغها لمتقبل مقصود يتوفر هو كذلك على جملة من الاستعدادات الخلّدية، والتهيئة الروحية، الموصِلة لرتبة هذا التقبل التفضيلي، وما يميز هذه العملية التواصلية الخاصة هو تلك العلاقة الروحية المتينة بين المرسِل، والمتقبِل، والتي ستضفى على هذا التواصل مرونة إيجابية تعدم إمكانية تصدع عملية التواصل بالنظر للعقبات اللغوية التي تحيط بالرسالة، فالمعرفة الصوفية وإن كانت تمثل حصيلة روحية متفردة إلا أن تلقيها يمر في بعض صوره على مسار العملية التواصلية الطبيعية ( مرسل - رسالة - مرسل إليه)، لكن وفق المخطط التالي:



يلاحظ منذ الوهلة الأولى أن هناك تعديلا على خطاطة التواصل الطبيعية حين لا يكون المرسل في أفق واحد مع المرسل إليه بحكم أن التواصل الطبيعي لا يهتم بمراتب قطبي التواصل لكن في المنتوج الصوفي يكتسي هذا المعطى أهمية بالغة سيتم الكشف عنها عبر الغور في خصائص، وكفاءة كل قطب من قطبي التواصل.

# 1 - المدلِّل (الشيخ أو العارف):

العارف في نسق التواصل العرفاني مقام متناهى تكتنفه هالة من الأوصاف التقديسية، من هذا المنطلق اكتسبت المعرفة (الرسالة) التي تصدر عنه بعدا روحيا يجعلها غير قابلة للنظر، أو التعقيب؛ لأن هذه المعرفة هيفي الأصل إشراق رباني، يحمل رصيدا من اليقينيات الماورائية في صورة المعرفة المطلقة، فالعارف عندما يتلكم بمواهبه يتكلم كلاما ربانيا، ولا شيء في هذا المقام الإبلاغي يصدر عن فهمه الكسبي، فهو في أدبى مقاماته إسقاط للصفات الإلهية، يقول البسطام: " أدنى صفات العارف أن تجري فيه صفات الحق، وجنس الربوبية "1، إن العارف في هذه اللحظة العليا يحظى بملازمة ربانية قائمة على الانتداب الاصطفائي، والتلقى التفضيلي، بالنظر للتهيئة المُحكمة التي أحاط بما وجدانه التّقبلي، إذ لابد أن يتماثل جنان العارف في الارتقاء مع حساسية هذه المعرفة التضليلية، وهو الأمر الذي نبّه إليه المرشدون عند التلقى، فقد يحدث أن تتعالى المضامين اللَّدنية عن استعدادات الوعاء القلبي الذي ستُودع فيه، وهذا ما سيفضى إلى أزمة تواصلية تعود بالسلب على إدراك عمق هذه الرسالة، وتأمين مضامينها المشروطة بلازمية الكتم. إن العارف لكي يصل إلى هذه الرتبة الاستيعابية، هو مخاطب بترسانة من الجحاهدات البدنية، والاشتراطات النفسية، إذ "لا بد أن يكون قد قطع مهامة النفوس، وجال في ميدان محاربتها في قطع شهواتها، وعوائدها، وما تجنح إليه من رعونتها، ومألوفاتها، وقطع أيضا مفاوز البعد الذي بينها، وبين خالقها الناشئ عن وهمها، وجهلها، وذلك بقطع ركونها إلى الكرمات، وخوارق العادات، أو طلب الخصوصية، أو غير ذلك من الحروف القاطعة عن مقام الإخلاص، واللحوق بخواص الخواص"2. إنبلوغ هذا المقام الإرسالي منوط بتنسّك تراكمي، يدفع نحو معراج الكشف مقاما، مقاما، حيث تُتاح للسالك قبل الوصول إمكانيةُ الإطلاع على جغرافية هذه الشعاب؛ لكي يستحق أهلية التوجيه، فوظيفيّة التصوف، ترتسم في دورة السفر،

<sup>1)</sup> أبو يزيد البسطامي، المحموعة الصوفية الكاملة، تح: قاسم محمد عباس، دار المدى للثقافة والنشر، سورية – دمشق، ط .69 ص .2004 م

<sup>2)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات الإلهية، مرجع سابق، ص 79.

والعودة باختلاف المقاصد، إذ السفر ثمرته تلقى الأسرار، والعودة مقصدها تبليغ هذه الإرسالية للمريد؛ لذلك: " يشترط في الشيخ أن يكون قد اختبر الطريق صعبها، وسهلها، فينظر في حال المريدين، فمن كان قويا حمله على الصعبة؛ ليطوي عنه مسافة البعد، ومن كان ضعيفا حمله على السهلة؛ لئلا ينفّره فيرجع من حيث جاء"1. واختبار الطريق ليس غاية في ذاته، وإنما هو في حقيقته تطلّع لأحوال المقبلين على هذا المسلك الروحي، حين يكون العارف مدركا للنهج الفردي الذي يواكب أعرض كل مريد، ولذلك تُوبع هذا الاشتراط بلزومية معرفة أحوال المريدين، وطبائعهم الافتراضية، "فيكون الشيخ عارفا بالخواطر النفسانية، والشيطانية، والملكية، والربانية، ويكون أيضا عارفا بالمقاصد السنية، والدينية، والهمم العالية، والسفلية"<sup>2</sup>، وفي هذا الإجراء توطئة تواصلية خادمة لفاعلية هذا الإبلاغ بين القطبين، فوفق سياقية أحوال المريد، وخواطره تتحدد مستويات التبليغ، والمتتبع لمصنفات المتصوفة يلحظ كمّاً معتبرا من التوجيهات المبدئية، والتكميلية الملزمة لإرسالية العارف، وأغلبها يُجمع على عامل الخبرة السلوكية، وكذا الإحاطة بسياقات المتلقى على الصعيد السلوكي، والروحي، فالعارف بعد هذا التحصيل يصبح مُبلِغا بلسان الألوهية مضمونا، وظرفا<sup>3</sup>، ولا يكون هو في هذه الوضع إلا وسيطا بعيدا كل البعد عن الإنتاج، أو صناعة المعرفة، لأن ما يتلقاه هذا العارف هو معرفة لّدنية إلهامية، وهو ما اصطلح عليه القوم بالعلم اللَّدني، استنادا لقوله تعالى: ﴿ فَوَجَدَا عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَآ ءَانَيْنَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَكُهُ مِن لَّدُنَّا عِلْمًا ﴾، فالعارف يتلقى هذا العلم الوهبي من لدن الله، وطبيعة هذا العلم أنه موهوب لا يحصل بالكسب، أو الجلب، أو السؤال، أو الاعتراض على غرار علم الظاهر، بل على السالك أن يُسلم بإمكانية هذه المعرفة اللَّدنية، ومضامنيها، وإلا سيحرم من تذوقها، يقول القشيري في شرح العلم اللدني: "قيل العلم من لدن الله ما يتحصل بطريق الإلهام دون التّكلف

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات الإلهية، ص 77.

<sup>2)</sup> المرجع نفسه، ص 94.

<sup>3)</sup> حديث (كنت سمعه الذي يسمع به) صحيح البخاري كتاب الرقائق، باب التواضع

<sup>4)</sup> سورة الكهف، الآية 65.

بالتّطلب"<sup>1</sup>، فالمعرفة الاصطفائية لا تُطلب، ولا يصح أن يجعلها السالك منتهى إعراجه على سبيل القصد، بل هي فقط ثمرة هذا التنسك مخصوصة بظرف غير معروف، وبحال غير مألوف، يقول: ابن عطاء الله: "قلما تأتى الواردات الإلهية إلا بغتة صيانة لها أن يدعيها العباد بوجوب الاستعداد"2، وقد يحصل أن يواكب السالك طريق هذه المعرفة، ولا يحظى بها لعارض ذاتي وقع فيه؛ كأن جعلها مطلبا، أو ترقّبها على وجه الأحقية، واللزوم، أو ربما طلبها تصريحا، أو تلميحا، وفي هذا السياق يروي أبو حامد الغزالي حادثة وقعت لأبي يزيد البسطامي مع أحد المريدينحين وقف في مجلسه قائلا: " أنا منذ ثلاثين سنة أصوم الدهر لا أفطر، وأقوم الليل، لا أنام، ولا أجد في قلبي من هذا العلم الذي تذكر شيئا، وأنا أصدّق به، وأحبّه، فقال أبو يزيد: ولو صمت ثلاثمئة سنة وقمت لياليها ما وجدت من هذا ذرة! قال: ولم ؟ قال: لأنك محجوب بنفسك"3، والقصة مطولة مفادها أن البسطامي أثبت لهذا المعترض بأنه متجردٌ من الإخلاص، طالبٌ لهذه الكشوفات على وجه الانتظار، والأصل، أنما ترد على هيئة الفجأة، والوهب. إن المعرفة التي توهب للعارف تتباين في سعتها، وكشوفاتها من عارف إلى آخر، وهو المخرج الذي برر به القوم اختلاف التدليل على حقيقة واحدة، ولذلك يلزم من تعدد المعرفة تعدد العارفين في مراتب الكشف، فالكشف قد يكون جزئيا، أو كليا، أو نوعيا، وهذا كله مرتبط بكفاءة الاستعداد التنسكي، فضلا عن القدرة الداخلية على استيعاب محتويات هذا الكشف، وقد رأى القوم أن تعدد الكشف على حقيقة واحدة ميزة تواصلية تراعى سياقية المتقبل للإبلاغ، " وأما الاختلاف بين أهل الحقائق أيضا رحمة من الله؛ لأن كل واحد يتكلم من حيث وقته، ويجيب من حيث حاله، ويشير من حيث وجده؛ فتكون فيهم لكل واحد من أهل الطاعات، وأرباب القلوب، والمريدين، والمتحققين فائدة من كلامهم"4، ويظهر أن لهذا التنوع في المقام الإبلاغي

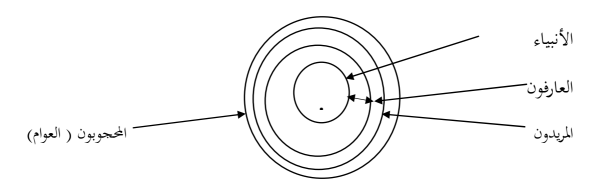
<sup>1</sup>) عبد الكريم القشيري، لطائف الإشارات، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان، ط 02، 2007، ج 2، ص 227.

<sup>2)</sup> ابن عجيبة، إيقاظ الهمم في شرح الحكم، مرجع سابق، ج 1 159.

<sup>3)</sup> أبوحامد الغزالي، أحياء علوم الدين، مصدر سابق، ج4، ص 304.

<sup>4)</sup> الطوسي، اللمع في التصوف، مصدر سابق، ص 137.

نجاعة تواصلية إذا كان تغير مضمون الرسالة، وتنوعه يراعي الكفاءة الروحية للمتقبل؛ فاختلاف مكاشفتهم للحقائق بسبب اختلاف مراتبهم العرفانية، تنبثق عنه وظيفة تواصلية تراعى مراتب المتقبلين، ولذلك قيل عن الثمرة التواصلية لهذا التعدد التدليلي على صورة واحدة: " وكل ذلك حسن، ولكل جواب من أجوبتهم أهل يليق بهم ما أجابوا، وهي فائدة، ونعمة، وزيادة، ورحمة "1، مع الإشارة إلى أن الاختلاف في طبيعة المعرفة الصوفية يأخذ وجهة عمودية، وليس أفقية بمعنى أن المعرفة تدرجية، وليست تنوعية أفقية، وهذا مؤداها القاعدة الاطرادية: أنه كلما ارتقى العارف نحو الحضرة الإلهية كلما تضاعفت درجة مكاشفته للحقائق؛ لذلك فالخلق في مكاشفاتهم للأسرار درجات، ومراتب وفق التخطيط التالي:



فالنقطة في وسط الدائرة تمثل منتهي مقام الكشف الرباني، والأنبياء كما يرى القوم هم أعلى درجة في التّعرف على الحقائق، وتليهم دائرة العارفين، وهم في العرف الصوفي خلفاء الأنبياء في تبليغ الحقائق، فحازوا نصيبهم الوافر من الكشف، وبعدهم فئة المريدين، وهم من يتطلّعون لهذه الرتبة الكشفية بالمحاهدات، ثم تأتي في الأحير دائرة العوام، وهم محجوبون عن هذه الحقائق لأنهم لم يتجندوا لها بالمكابدة، أو يأملونها بالتسليم، والملاحظ في الخطاطة أن درجة الكشف تزيد كلما اقترب العارف من النقطة التي تمثل منتهى الحقائق، كما أنها تضمر كلما ابتعد العارف عن هذه النقطة، ولذلك تعددت مراتبهم، وبحبسها اختلفت كشوفاتهم، وقد تختلف هذه الكشوفات عند

132

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) الطوسي، اللمع في التصوف، مصدر سابق، ص 138.

عارف واحد فيقول اليوم مالا يقوله غدا في الحقيقة نفسها بحسب مقامه على خط الاقتراب، والابتعاد من مركز الأسرار، فالرسالة الصوفية خاضعة في درجة كشوفها لتدرج العارف، وقد صرح القوم أن ذلك في صالح المتقبل الذي سيجد في هذا التنوع ما يتناغم مع كفاءته التقبلية، ولذات المسعى أكد القوم كذلك على أن البوح بمذه الأسرار لا يكون إلا بعد الإذن بذلك؛ أي لا يحق للعارف أن ينقل كشوفاته للمريد إلا بعد أن يؤذن له بذلك مراعاة لحالة المريد، واستعدادته الخلَدية، وحفاظا على صدقية الرسالة، لأن الإبلاغ في غير محله قد يظهر هذه الرسالة على غير حقيقتها، يقول ابن عطاء الله:" ربما برزت الحقائق مكسوفة الأنوار إذا لم يؤذن لك فيها  $^{1}$ بالإظهار $^{1}$ ، وفضلا عن ترقب الإذن بالبوح لتحقق تواصل روحى متوافق بين المرسل، والمتقبل اشترط القوم كذلك أن يراعى المرسل منزلة المتقبل، ومستواه الروحي، فلا يبوح له إلا بما يلاءم رصيده التنستكي، أو بما يوازري درجته الإعراجية، يقول ابن عجيبة: "وينبغي لأهل التعبير أن يخاطبوا الناس بقدر ما يفهمون فليس التعبير لأهل البداية كأهل النهاية"<sup>2</sup>، فالمتقبل الصوفي لا يستقر حاله على وضع ثابت، لأن وجود هذا الاستقرار ينافي مفهوم التصوف الذي هو في أصله حركية نحو الأسرار الربانية، وهذا المرتحل في بداية الطريق يخاطب بكشوفات توازي وضعه، والأمر نفسه لمن هو مشرف على الوصول، فالعارف (المرسل) في الإبلاغ الصوفي محاط بجملة من الاشتراطات الوظيفية التي تؤمن التواصل السليم بالنظر لحساسية المعرفة الصوفية، وطابعها التضليلي، وبين العارف ( المرسل)، والمريد (المتقبل) رحلة صعودية تقوم فاعليتها على حركية المقامات، والأحوال، وبناء عليها تتحدد مستويات الإدراك، والتلقى، و"يكون البث صادرا عن مقام مفهوم حق الفهم من لدن الباث، والمتقبل"<sup>3</sup>، وهذا ما سأقف عليه قبل الحديث عن سياقية المريد كمتقبل.

أ) ابن عجيبة، إيقاظ الهمم في شرح الحكم، مرجع سابق، ج2، ص 343.

المرجع نفسه، ص 343.  $^2$ 

<sup>3)</sup> عبد الله بن عتو، مظاهر الاتساق في الخطاب الصوفي، مطبعة الأمنية، الرباط، دط، 2011، ص 36.

# 2- المعراج التواصلي:

التصوف رحلة إسقاطية متعالية لحقيقة الدينا، وسيرورتما الظرفية، وسعي المتصوف في هذه الحياة هو رحلة دنيوية نحو حقائق هذا الوجود بقطع العلائق مع الموجودات، وقد أطلق القوم على هذا الطريق اصطلاحات عديدة منها: السلوك، والسف، والطريق، والمعراج، كما أطلقوا على أنفسهم مسميات تنبق دلالتها من هذه الرحلة مثل السالك، السائر، الواصل، القاصد...، وبقدر التجرد، والتلبس بالمقامات يتحقق الارتقاء في هذا المعراج؛ لأن هذا " السفر هنا عبارة عن الانتقال على المقامات، والإنزال في أخرى كالانتقال من مقام الإسلام إلى الإيمان، ثم من مقام الإيمان إلى مقام الإحسان "أ، والذي يلامس عملية التواصل في هذا المعراج هو فاعلية قطبي التواصل، ومضمون الرسالة على خط هذا المعراج، فكلما ارتقى المتقبل في سلم المقامات كلما تضاعفت قدرته الفهمية، وبالمقابل تزيد درجة الكشف في فحوى الرسالة فضلا عن تيسر العملية الإفهامية لدى المرسل ( العارف)، فالمعرفة الصوفية في أهلية استحقاقها، ودرجة مكاشفتها مرتبطة مبدئيا بمراحل الترقي عبر هذه المقامات، كما أن تصاعد المعرفة، وارتقائها من مستوى المعوفة الظاهرية إلى المعرفة الباطنية يمر عبر ثلاث محطات كبرى (شريعة — طريقة — حقيقة) كما المبوف، والمخطط التالى يوضح هذه الفعالية، أو التلازمية بين المقامات، ودرجة الكشف العرفاني سبق، والمخطط التالى يوضح هذه الفعالية، أو التلازمية بين المقامات، ودرجة الكشف العرفاني

| مقام الإحسان | مقام الإيمان | مقام الإسلام |
|--------------|--------------|--------------|
| المراقبة     | الإخلاص      | التوبة       |
| المشاهدة     | الصدق        | التقوى       |
| المعرفة      | الطمأنينة    | الاستقامة    |

| <u> </u>       | الحقيقة | الطريقة             | <br>الشريعة |  |
|----------------|---------|---------------------|-------------|--|
| 1              | العارف  | المريد              | أهل الظاهر  |  |
| $\langle \Box$ |         | معراج الترقي الكشفي |             |  |

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات الإلهية، مرجع سابق، ص 72.

هذه المقامات ذكرها ابن عجيبة أثناء تفصيله لمنازل السائرين نحو الكشف الإلهي، ولا يتحقق الكشف إلا بعد تجاوز مقام الإيمان، وأول ما يلزم السائر على هذا الصراط أن يُلمّ بعلم الظاهر أولا ليتدرج إلى علم الباطن، فالطريق يبدأ بعلم الظاهر، ولا يمكن تجاوزه من منظور أنه لا يشكل عين الحقائق، بل هذه الحقائق هي في أصلها هي تجليات لعلم الظاهر، لذلك قال أبو الحسن الششتري: "لا يقتدى في طريقنا هذه بظاهر، ولا بباطن، وإنما يقتدى بمن جمع بينهما"1، وتتعيّن أهمية علم الظاهر في كونه درج الانطلاق للمريد، أو العارف، وهو السياق التكميلي الذي يعزز عملية التواصل، حين يكون كل من المتقبل، والمرسل على مستوى واحد من الاطلاع على رسوم المعارف، فتصبح الصورة التواصلية امتلاكا مسبقا للدوال، وما يحتاجه المتقبل من المرسل في لحظة الكشف هو فقط تزويده بالمدلولات العرفانية المرتبطة بهذه الدوال الرسمية المحجوبة سلفا، كما تعد لحظة تحصيل علم الظاهر مقاما ابتدائيا سُمى بمقام الإسلام، وهو مقام العموم، ويتدرج فيه السالك صعودا من مقام التوبة إلى مقام التقوى، فمقام الاستقامة، وبعد تحقيق هذه المراتب الجزئية ينتقل المريد إلى مقام عمودي آخر هو الإيمان، وهو مقام تمييزي يحقق من خلاله القاصد في معراج التصوف صدقية القصد، والانتماء، ولذلك سمى مقام الخصوص، ومنه تنطلق التجربة الصوفية الفعليّة، ويشتمل هذا المقام على مقامات جزئية تصاعدية تبدأ بمقام الإخلاص الذي يكشف عن نيّة السالك في هذا الطريق، وبمذا الإخلاص يتحقق له الارتقاء إلى مقام الصدق، فيطمئن لهذا الطريق مستبشرا بالوصول إلى مقام الإحسان، وفي هذا المقام تتطلع له بشريات الكشف، وهو مقام خصوص الخصوص، يقول ابن عجيبة: "ولا يرتقى إلى مقام الإحسان حتى يكشف عنه حجاب الوهم، والحس، فعلى هذا يكون بداية مقام الإحسان الاستشراف على الفناء، ووسطه تحقيق الفناء، ونهايته الرجوع إلى البقاء، وهي المعرفة الكاملة"2، لذلك يعد مقام الإحسان مقام الكشف الذي يبث منه العارف رصيده الكشفي نحو المريد، وفي هذا المقام تتباين مستويات المعرفة، والتجلي كما أشرت سابقا، وهذا مرتبط تلازما بالصعود في مجرى هذا المقام عبر مقاماته الجزئية المتمثلة في

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات الإلهية، مرجع سابق، ص 80.

<sup>)</sup> ابن عجيبة، تفسير الفاتحة الكبير، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان، ط02، 2006، ص<math>310.

المراقبة، فالمشاهدة، ثم المعرفة، ويلخص ابن عجيبة مراحل هذا المعراج كلية، منتهيا إلى أن المعرفة الصوفية معرفية وهبية تتوالى وارداتها بترابط طردي مع الجحاهدة، والرياضة الروحية وفق مسار تصاعدي: " إن الحق سبحانه إذا أراد أن يوصل عبده إليه توجّه إليه أولا بنور حلاوة العمل الظاهر، وهو مقام الإسلام فيهتدي إلى العمل، ويفنى فيه، ويذوق حلاوته ثم يتوجه إليه بنور حلاوة العمل الباطن، وهو مقام الإيمان من الإخلاص، والصدق ن والطمأنينة، والأنس بالله، والتوحش مما سواه، فيهتدي إليه، ويفنى فيه، ويذوق حلاوته، ويتمكن من المراقبة، وهذا النور أعظم من الأول، وأكمل، ثم يتوجه إليه بنور حلاوة المشاهدة، وهو عمل الروح، وهو أول نور المواجهة، فتأخذه الدهشة، والحيرة، والسكرة ن فإذا أفاق من سكرته، وصحا من جذبته، وتمكن من الشهود، وعرف الملك المعبود، ورجع إلى البقاء كان لله، وبالله" $^{1}$ . تجدر الإشارة في الأخير إلى أن هذا النموذج التمثيلي للمعراج التواصلي ليس نموذجا قارا عند كل المتصوفة خاصة على مستوى المقامات الجزئية، فقد تتماثل الاتجاهات العمودية الكبرى في المعراج من خلال التوافق التصاعدي عبر الثلاثيات الكبرى (شريعة - طريقة - حقيقة)، لكن التباين في شعاب هذا التوجه يحدث على مستوى المقامات الجزئية، وترتيبها، واختزالاتها؛ إلا أن المشترك التواصلي هنا يتمثل في آفاق المرسل غير المتنهية في الكشف، فهو يعكس تموضعا متساميا في خطية الإرسال، والمتقبل الذي يمثل حالة صغرى دونية عن هذا النموذج، والرابط بين قطبي التواصل هو مجموعة من الاشتراطات الروحية، والعلائق التآلفية التي سأتبيّنها في مُلزمات المتقبل(المريد) من منطلق فاعليتها في الإجراء التواصلي.

### 3- المتقبّل (المريد):

يُنظر إلى المريد - على وجه التوقع - في تداولية التواصل العرفاني على أنه متقبّل إيجابي، بالنظر للاستعدادات الروحية التي تحلّي بها من أجل مكاشفة محتوى الرسالة الوافدة على خواطره. مؤدّى هذه الانطباع الأولي هو عامل التوقع المبني على لزومية الاقتداء، والامتثال للبنود الروحية

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، إيقاظ الهمم في شرح الحكم، مرجع سابق، ص 95.

المؤطرة لهذه الرتبة الابتدائية، لذلك نجد في كتب القوم إجباريات متكررة تنص على مواثيق هذه الرتبة، وتؤسس لمفهوم المريد بناء عليها، ذلك لأن هشاشة هذه الرتبة روحيا باعتبارها مرتبة مبدئية يجعلها مخاطبة بشتى الاشتراطات التي تؤهلها لتوثيق صدقية الانتماء لهذا الصراط التصاعدي، والتحول إلى توصيف التمكين، فالمتقبل في هذه الرحلة فاقد للسلطة، وهو أداة طيّعة بين أيدي العارفين يوجهونه بما وهبوا من سلطة روحية متجسدة اعتقادا في امتلاك الحقيقة. ولا منفذ لهذه الحقيقة إلا عبر موارد العارفين، ولذلك اشترطوا للمريد أن يهتدي في هذا الصراط بشيخ يقوده لعالم الباطن، ويُطلعه على هذه الكشوف، فالمعرفة الصوفية سر مستودع في قلوب العارفين، ولا يمكن تحصيلة من الكتب على غرار المعارف الرسمية، " هذا العلم الذي ذكرنا ليس هو اللقلقة باللسان، وإنما هو أذواق، ووجدان، ولا يؤخذ من الأوراق، وإنما يؤخذ من أهل الأذواق، وليس ينال بالقيل، والقال، وإنما من خدمة الرجال، وصحبة أهل الكمال "1، من هذا القول تظهر أهمية اتخاذ المتقبل لعارف، أو شيخ يتلقى منه الحقائق، ويقوده إلى مراقى الإلهام، إذ يعد الشيخ بالنسبة للمريد من الأركان الكبرى التي يتأسس عليها السلوك في هذا الطريق، لأن من استغنى في هذا التوجه عن عارف يؤمّن له صحة الوصول سيضل الطريق، ولن يدرك شيئا من التعرّفات الإلهية التي هي بالأساس معرفة توهب بالاقتياد، والاقتفاء، " يجب على المريد أن يتأدب بشيخ؛ فإن لم يكن له أستاذ لا يفلح أبدا "<sup>2</sup>، بل إن عدم اتخاذ الشيخ، والمبادرة في قطع هذا المحرى انطواءً على الذات اقتراف شيطاني لا يفضى إلى سبل القبول، ف " من لم يكن له أستاذ فإمامه الشيطان"<sup>3</sup>. ما قيل للتو يحظى بأهمية بالغة في إطار بناء التوجهات السليمة التي تحفظ حقيقة الرسالة، وتراعى كذلك الأوصاف الظرفية للمريد من خلال مكاشفة العارف لسياق التقبل، ولذلك أُلزِم المريدو هو يسلك المعراج الإلهي أن يتدرج في الصعود، ولا يستبق الأحوال التي

ابن عجيبة، إيقاظ الهمم في شرح الحكم، مرجع سابق، ص  $^{1}$ .

عبد الكريم القشيري، الرسالة القشيرية، ج2، ص $^2$ 

<sup>3)</sup> المرجع نفسه، ص 405.

لم يدل عليها حاله لأن "من أطلع عليها قبل ذلك خيف عليه من التزنذق"1، إذ لا بد من اقتران ظرف التعرف مع مقام المتعرف حتى لا يفتتن بظاهر العبارة التي تفوق حاله، وهنا يظهر دور العارف في اقتناص أحوال المتقبل، وإلقاء الأسرار بحسب مقام كل متقبل فليس المبتدئ كالمستشرف، فالشيوخ: " يذكرون أحوال البدايات، والنهايات، والوسط، وكل واحد يأخذ ما يليق به... فلا يتعدى المبتدئ بمذاكرة المنتهى فيفسد "2، ولتحصين فعالية هذا التلقى، وسيرورته ضمن هذا النسق العرفاني، مهّد العارفون لعملية التلقى بتهيئة المريد روحيا، وتوثيق علاقته بالشيخ على أسس التسليم، وعدم الاعتراض، فالمتقبل مخاطب بأن يستوعب كل الموارد الوافدة إليه حتى وإن صادمت قدرته الإدراكية، فمفهوم رتبة المريد، أو التصوف جملة تقوم على عدم الاعتراض لأن "الاعتقاد ولاية، والاعتراض جناية"3، ومن شروط تحقق رتبة البداية أن لا يكون للمريد "بقلبه اعتراض على شيخه"<sup>4</sup>، وفي هذا الاشتراط بعد استراتجي للمتصوفة في على مستوى التلقى بالنظر لطبيعة وارداتهم، فحينما يجبرون المريد على تقبل كل ما يرد عليه، أو التسليم به، سنكون في خط التراسل أمام متقبل يطاوع كل الصور الإرسالية تنسكا، وليس بالضرورة استيعابا، إن هذا التموضع التواصلي المسالم قد يفقد عملية التواصل على مستوى العمق نجاعتها، حتى وإن كانت تبدو في الظاهر تواصلا سلسا، ومخرج القوم من هذا المأزق هو أن الإدراك مؤجل، وليس ممتنعا باعتبار أن حالة الحجب للمريد هي حالة ظرفية مرتبطة بعارض من عوارض التنسك، وليست ممتنعة بالأساس كما هو الحال بالنسبة للعوام، ومن المواثيق الروحية التي أسست لاشتراطات هذه الرتبة الأولية ضرورة حرص المريد على سرية المواجيد الوافدة إليه تدريجا لاعتبارات مختلفة، إذ "لا ينبغي للسالك أن يعبر عن وارداته، فإن ذلك مما يقلل عملها في قلبه، ويمنعه

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات الإلهية، مرجع سابق، ص 201

<sup>2)</sup> ابن عجيبة، إيقاظ الهمم في شرح الحكم، مرجع سابق، ص 346.

 $<sup>^{3}</sup>$  أحمد زروق، عدة المريد الصادق، تح: الصادق بن عبد الرحمان الغرياني، دار ابن حزم، بيروت - لبنان، ط $^{3}$ .2006 ص

<sup>4)</sup> عبد الكريم القشيري، الرسالة القشيرية، مرجع سابق، ص 406.

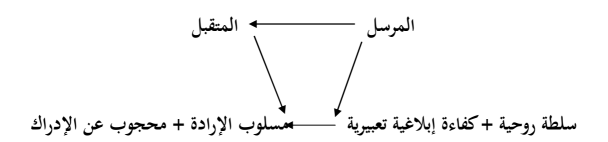
 $oldsymbol{e}$ وجود الصدق فيها مع ربّه" $^{1}$ ، فعلى مستوى التلقى يمكن أن يكون في بوح المريد تأثير على عملية التواصل لأنه سيتقمص في هذا الظرف دور المرسِل دون أن يتوفر على أسس هذه الرتبة لذلك يخشى من أن يكون مضمون الرسالة غير مصادق للمغزى الباطني، أوقد يفوق مقامات المتقبل الجديد، وهذا ما سيؤدي إلى افتتان تواصلي قد يخلق انطباعا سلبيا عن محتويات هذا الميدان العرفاني، ولقد تم التطرق إلى هذا الأمر، ومحوريته في المذهب سابقا.

إن المتقبل (المريد) في راهن التواصل العرفاني -كما سبق القول - تختلف مستويات استيعابه للخطاب اللَّدني بالنظر للترقيات التي اكتسبها في سلم العروج، لذلك يمكننا أن نميّز بين مستويات متعددة من المتقلبين، ولأن هذه المستويات غير محدودة نظريا، وغير متقف عليها عند العارفين أنفسهم سأركز على مستويين من مستويات التقبل استناد للمعراج التواصلي السابق، والذي اختزل كل التفريعات النسبية للصعود في ثلاث مقامات كبرى يحصل عليها التوافق، فالمتقبل العرفاني يتمركز في مقام الإيمان، فيكون في بداية الطريق مريدا، وفي نهايتها سالكا، أو مستشرفا على المشاهدة، والمؤكد أن كفاءة السالك الكشفية تفوق كفاءة المريد فليس من في البداية كمن في النهاية، لذلك على مستوى القراءة، أو التلقى في صورته الجحملة سنميّز بين أربعة مستويات من القراءة والتي سيبني عليها محتوي المبحث القادم: (قارئ محجوب، مريد، سالك، عارف).

لقد بُنيت الروابط التواصلية بين المرسل، والمتقبل على بنود روحية بعضها إكراهي، وبعضها الآخر إشباعي، فالمرسل يمتلك سلطة روحية، وكفاءة إبلاغية موهوبة، تجعل من المتقبل مجرد مستوعب حالم يراهن على طواعيته السلوكية لبلوغ مقام التحرر من إكراهات الغموض، والتخييل، فالتدليل وفق إملاءات التسليم "يبين بشكل تفضيلي مسألة حضور علاقات القوة في التبادل الكلامي، وأنه غالبا ما يكون القوي هو الذي يفرض على الأضعف لغته الفردية  $^2$  والترسيمة الآتية توضح مشكّلات هذه العلاقة في إطار التواصل العرفاني:

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، إيقاظ الهمم في شرح الحكم، مرجع سابق، ص 348.

<sup>2)</sup> ك – أوريكيوني، فعل القول من الذاتية في اللغة، تر: محمد نظيف، إفريقيا الشرق، الدار البيضاء – المغرب، دط، 2007، ص 20.



في الأخير يمكن القول إن حدود المتقبل في الرسالة الصوفية لا تتجاوز الأطر الإجرائية التي سطّرها القوم، والتي من خلالها يمكن للمتقبل أن يوسع آفاقه الكشفية لينتقل من آخر مستويات الإدراك التقبلي إلى وضع العارف المرسِل، "حدود المريد ثلاثة: مجاهدة، ثم مكابدة، ثم مشاهدة "1، وقد أحاط القوم هذا المجرى الصعودي بجملة من التقنيات ذات الطابع الروحي والتي من شأنها تحقيق تواصل روحي فعّال، تجلت هذه التقنيات في اشتراط الشيخ، وعدم الاعتراض عليه، فضلا عن كتم مواجيد الظرف قبل تقمص مقام التبليغ.

<sup>1)</sup> ابن عجيبة الفتوحات الإلهية، مرجع سابق، ص 199.

# المبحث الرابع: رهانات التلقى:

لا يتفاقم هاجس الخطاب العرفاني إلا عندما نكون أمام فرضية التلقي، ذلك لأن التلقي، يمثل المعضلة الكبرى في مجرى التراسل، إذ لم تكن لدى المنجز العرفاني أي روابط تبليغية تفتح أفق التلقى الشامل، فاللغة الصوفية تشكلت في مسعى مناقض للوظائف اللغوية، لقد تم تهجين فاعلية اللغة في المساق الروحاني، فاستحالت من ميزة تواصلية إلى قناع تكتمي عبر إحراجها في تشكيل لفظى مضطرب، أو متحاوز للأعراف التداولية الممكنة بين المتخاطبين، ولم تكن أزمة التلقى في هذا الصدد انبثاقا طارئا تولّد عن تنجيز لغوي أحاطته ملابسات سياقية ظرفية قابلة للتحليل؛ بل إن وصد منافذ الفهم عن المتلقين كان من المعالم الكبرى المقصودة في التدليل الكتمي. إن اللغة الصوفية لم تحظ بتلك الخصوصية المتعالية إلا عندما كشفت للمتلقى ممانعتها التواصلية؛ لذلك كان التلقى هو الاختبار الوظيفي الذي نمّط هذا التعبير الإلهامي، وتحت هذا الظرف أصبحت المقاربة الفهمية للمحتويات العرفانية من الرهانات اللغوية المزمنة بين ممانعة صوفية محصّنة بجملة من التدابير، والافتراضات التضليلية، وبين بعض الآليات الكشفية - سواء كانت لسانية، أو فوق لسانية - المصرّة على تبديد عقد هذا النسيج الغامض، والإشكالية التي تواجهنا هي ملامسة جوانب الإمكانات القرائية للمتلقى الداخلي، وقياس درجة التلقى، وهذا الإجراء بعيد التحقق بالنظر للاستراتجية الصوفية المحصنة عن الإنالة الغيريّة، لذلك سنكتفى فقط بقياس حارجي لدرجة التلقى، وحدوده، وفرضياته من خلال الكشف عن أجهزة التلقى، ومراتب الكشف، وآلياته على مستوى كل أصناف المتلقين المحتملين.

# 1- أجهزة التلقى:

عندما يبدي المنتوج الصوفي بصيرورته الماورائية المعطيات الجزئية المبثوثة في وعاء تعبيري محدث، يريد بذلك أن ينقلب على مجريات التلقى النمطى الذي يعطى أسبقية تفاضلية للعقل، حينها ستقع هذه التصورات، والإلهامات تحت نطاق استدلالي يتنافى مع طبيعة النظر العرفاني المبنى على الاعتقاد المطاوع، ومن ثم تنتاب المتلقى مُساءلة كبرى عن أولوية هذا الجهاز التقبلي، وعن البدائل اليقينية التي تفضى إلى ثبوت هذه الواردات، وتحققها. لقد قدّم القوم بعض البدائل الاستيعابية الفضفاضة التي تركن إلى الخواطر، والمواجيد كمراجع تهيئيّة لنزول هذه المعارف السحرية، مثل القلب، والروح، والنفس، وفي هذه الإضبارة نسعى إلى تقييم كل هذه الأجهزة القرائية بما فيها العقل كجهاز تقبلي محدود لنقف على كفاءة، ومنزلة كل منها في محفل الدلالة الماورائية.

### 1-1 العقل:

تقوم المعرفة الصوفية على أعراف استدلالية مباينة تماما للأنساق الفكرية الطبيعية، فالمتصوفة يتعرفون على الحقائق بالتجربة، والقرب، فيصلون بذلك لمعرفة الواجد الذي يستدلون به على الموجودات في توجه عكسى لإجراءات العقل الذي يستدل بالموجودات على الواجد، وتتمثل محدودية النظر العقلي في كونه متعلق بالآثار، لذلك فإن معرفته ستكون معرفة غبشية في سياق الكشف." إن المعرفة المستفادة بالعقل منحصرة مقيدة بالدلائل، والآثار، بخلاف معرفة الإيمان فإنها معرفة مطلقة، فمعرفة الإيمان متعلقة بالأسماء، والصفات، ومعرفة العقل متعلقة بالآثار، فهي ولو كانت معرفة لكنها ليست عندنا بالمعرفة المطلوبة لأهل الله تعالى" أ، إن الحكم بمحدودية العقل عند القوم منبثق بالأساس من تصورهم الإشراقي للتوحيد، فهم: " اعتبروا التوحيد من الأمور التي لا يقوى العقل على إدراكها "<sup>2</sup>، فهو حين يستدل على التوحيد سيعتمد على المماثلة الظرفية بين ما استوعبه من حقائق عينيّة، وبين الذات الإلهية التي تتعالى عن كل تمثيل، أو مناظرة، ومن ثمّ فإن ما سينتهي إليه العقل من استنتاجات قياسية ستكون باللزوم استدلالات عاجزة لا تعبر عن القدرة الربانية المطلقة، والمؤدى هو أن " العقل

<sup>1)</sup> عبد الكريم بن إبراهيم الجيلي، الإنسان الكامل، تح: أبي عبد الرحمان صلاح بن محمد بن عويضة، دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، ط 01، 1997، ص 165.

<sup>2)</sup> نيكلسون رينولد، في التصوف الإسلامي وتاريخه، تر: أبو العلا عفيفي، لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، دط، 1969، ص 117.

عاجز، ولا يعبر إلا على عاجز مثله"1، فالتّعرف إلى الله لا يستدل عليه بالعوارض، أو المحدثات، وإنما عن طريق الاتصال، والمشاهدة من حيث كونها معرفة مباشرة مطلقة، أما النظر العقلي فيتأسس على المبادئ العقلية غير المباشرة كالانطلاق من المعلول لمعرفة العلة، ويرى المتصوفة في عيوب هذا الاستدلال كون المعلول وجود مستحدث لا يمكن أن يستدل به على الحادث القديم، ف "كيف يستدل بصفات من له مثيل، ونظير على من لامثيل له، ولا نظير "2"، ولذلك لم يعد للاستدلال العقلي جدوى في تحقق المعرفة الإلهية، فالعقل حتى وإن استدل على وجود الله سبحانه إلا أنه لا يستطيع مكاشفة حقيقة الوجود الإلهي على سبيل التنزيه الكلي، والتعرف العيني، أو الوصولي، مادام أن معرفته معرفة انفصالية حصلت بالوسيط؛ فستظل كينونة تلك المعرفة الموصِلة للمعروف مرتبطة بهذا الوسيط قبل المعروف، وهذا التّعرف بهذا الابتناء الوسيطى تعرّف مشوب، لذلك "أجمعوا على أن الدليل على الله هو الله وحده، وسبيل العقل عندهم سبيل العاقل في حاجته إلى الدليل لأنه محدث، والمحدث لا يدل إلا على مثله"<sup>3</sup>، كما أن تحقق المعرفة الإلهية المباشرة تكون باتصال العارف بالمعروف عبر تمثّل مقام الفناء، وطبيعة هذه المعرفة معرفة نفثية، وهبية تُلقى إلى من تلبّس بشمائل هذا التحقق بقطع العلائق الغيريّة، والانفصال عن السِّوى، وتعطيل العقل، وتساؤلاته المحدودة أمام الوسع الإلهي، " إن أقصى ما يستطيعه العقل هو البرهان على وجود الله، ووحدانيته، ولكن البرهان على وجود الله غير العلم به "4، والعلم بالله يمثل أفق العرفان الصوفي كما سبق، فإن كان العقل يقف عند حدود الاستدلال عليه؛ فإن النظر العرفاني يتجاوز الاستدلال إلى العلم بالحقيقة الإلهية، التي يجعل منها استدلالا عكسيا على الموجودات.

الطوسي، اللمع في التصوف، مصدر سابق، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ عبد الكريم القشيري، الرسالة القشيرية، مرجع سابق، ج $^{1}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>3)</sup> الكلاباذي، التعرف لمذهب أهل التصوف، مصدر سابق، ص 37.

<sup>4)</sup> هيفرو محمد على ديركي، العقل في نصوص الصوفية، دار التكوين، دمشق – بيروت. ط 01، 2010.، ص 15.

لقد أراد القوم - بدافع الوقاية القبلية - أن يتخلصوا من مساءلة العقل بتسليم زمام القراءة للقلب الذي يعكس القراءة الوجدية في تمثلاتها الأنويّة، والفردية، ولذا فقد كانت مسالك الكشف كلُّها تعفى العقل؛ لأنّ تفعيل جهاز الوعى يحرك التفكير المنطقى الذي ينشغل بدحر التناقضات المقلقة لروح الضبط، ونقاء التنظيم، وأسبقية الوضوح؛ فتُصد إمكانات الكشف، ويحصل الحجب العقابي، يقول الشستري: 1

### أمامك هول فاستمع لوصتي عقال من العقل الذي منه قد تبنا

لقد وصل تعطيل العقل في إجراءات التلقى إلى حد اعتبار تفعليه خطيئة تستوجب الإنابة، ويعلق ابن عجيبة على البيت السابق قائلا: " فإن أسرار المعانى خارجة عن دائرة العقول، **وإحاطة النقول**"2. فالإطار الذي يراد أن تتم فيه قراءة المعطى الصوفي يكون خارجا عن دائرة الوعى العقلي المتفلسف بآلية المقارنات النقلية، أو الاستدلالات المنطقية. ويضيف ابن عجيبة في تأكيده على هذا المسار قائلا: "فليست طريقتنا طريقة استدلال لفهم الطريق حتى نحتاج إلى العقل، إنما هي طريقة أذواق ووجدان يغيب فيها الدليل في المدلول... فمادام السالك يفتقر للاستدلال فهو الطريق"<sup>3</sup>، لقد بدا واضحا بعد عرض هذه النصوص وتحليلها أن العقل لا يمكن أن يكون أداة تلقِ مثالية للمعطيات العرفانية بالنظر للتباين البيّن بين مركبات العقل، وآلياته، وبين مشكّلات المعرفة الصوفية، فالعقل رغم محوريته العريقة في التأملالوجودي؛ إلا أنه لم يستطع مقاربة خواطر العارفين على حد قولهم، والسبب يعود للاختلاف الجوهري بين منطلقات العقل التي هي بالأساس معايير حسية مادية مقصورة على عالم الرؤية البصرية، وبين معرفة هيوليّة تفوق مقتضيات العقل، وحدوده، وتتمركز في عالم الأرواح الذي يعد عالما ما ورائيا بالنسبة لممكنات

<sup>ً)</sup> ابن عجيبة، شرح نونية الششتري، رسائل العارف بالله السيخ أحمد بن عجيبة، دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، ط 01، 2006، ص 99.

ي المرجع نفسه، ص 99.  $^2$ 

<sup>3)</sup> المرجع نفسه، ص 101.

العقل، لهذا فعّل القوم دور القلب باعتباره الجهاز الإنسابي العميق الذي يمكنه مواكبة سيرورة هذه المفرزات، وتصاعدها التدليلي.

### 2-1 القلب:

امتدح العرفانيون اصطفائية القلب على أكثر من صعيد، بكونه جهازا كشفيا يتقلب مع صروف الحقائق بحسب مراتب الإهباط المعرفي، فخواطر القلب المتلونة تتناغم مع طبيعة الواردات بصرف النظر عن درجة معقوليتها، "فإن القلب معلوم بالتقليب في الأحوال دائما، فهو لا يبقى على حال واحدة، فكذلك التجليات الإلهية، فمن لم يشهد التجليات بقلبه ينكرها بعقله، فإن العقل يقيد، وغيره من القوى، إلا القلب فأنه لا يتقيد... فهو يتقلب بتقلب **التجليات الإلهية"**1، وقد شبه القوم القلب بتلك المرآة التي تعكس كل مُناظر لها دون أي اعتبارات تبريرية، فهي مطاوعة لكل الأجناس المعرفية، وتمتلك الحيز الأمثل لتقبّل العوارف الربانية الموصوفة بالإطلاق، والذوقية، فالمسالمة القلبية عامل مركزي في مفاضلته الإشراقية، وهي المنفذ الذي فتح مجرى المناولة الذاتية للحقائق على صور متعددة، وبذلك تكاثفت مدارج الإدراك بالنظر للمعطى الخصوصى الذي يمثل أمام مرآة القلب، " فكما أن للمتلون صورة، ومثالا لتلك الصورة ينطبع في المرآة، ويحصل فيها، فكذلك لكل معلوم حقيقة، وتلك الحقيقة صورته؛ فتطبع في المرآة أعنى مرآة القلب "<sup>2</sup>، ثم إن القلب بفطرته هو جهاز كشف عاطفي يتفاعل مع الواردات بكل انسيابية نحو مسعى التجلى الذي جُبل عليه، فهو بخلاف العقل وعاء يتجدد ظرفيا للتقبل، حين يتحرد من المسبقات، فينفتح على المعرفة انفتاحا فطريا، ف " القلوب، أبدا لم تزل مفطورة على الجلاء، مصقولة صافية "3، لقد زكّت هذه الميزات القلبية فاعلية القلب في مجاراة مستويات الإدراك العرفاني بحسب المدارج السلوكية، فالقلب الكشفى هو ثمرة القلب

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ابن عربي، الفتوحات المكية، مصدر سابق، م 4، ص 322، 323.

 $<sup>^{2}</sup>$  أبو حامد الغزالي، معارج القدس في مدارج معرفة النفس، دار الكتب العلمية، بيروت  $^{-}$  لبنان، ط $^{2}$ 0، المارج معرفة النفس، دار الكتب العلمية، بيروت  $^{-}$  لبنان، ط .100

<sup>3)</sup> ابن عربي، الفتوحات المكية، مصدر سابق، م 2، ص 84.

السلوكي، والتلقى لا يحصل إلا بالترقى، فبالإضافة لهذه المحمولات الفطرية تتم تنمية هذا الجهاز عبر الترويض ليكتسب أهلية المشاهدة، " فإذا أراد سبحانه، وتعالى أن يمنح عبده من هذه العلوم شيئا تولى سبحانه بتوفيقه مرآة قلبه، فيطهرها بعين اللطف، والتوفيق وأمدها ببحر التأييد؛ فاهتدى ذلك الموفق للرياضات، والمجاهدات...حتى يتخلى القلب عن صدأ الأغيار، وتتجلى فيه حظائر الأسرار " $^1$ ، والقلب في وتيرة التلقى تفد إليه المعرفة على صور متعددة، بالنظر لتموقع المتقبل في معراج التواصل فضلا عن الحاجة الروحية التي يبديها المتقبل في تعرّفاته على حقائق الوجود، إذ لابد لهذه المعرفة أن تتساوق مع الرصيد الإيماني للقلب، لأن ملكة القلب الاستيعابية كما تتفتق لها منافذ الإلهام الكوني على درجة كبرى من الإدراك، يمكن لها كذلك أن تتعطل بفعل المخالفة الإثمية، وهو ما فسره القوم في القرآن بالإقفال على وقع معنى قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱرْبَدُّواْ عَلَيْ ٱدْبَرِهِم مِّنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْهُدَى ۖ ٱلشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ الْمُدُ فالقلوب المعطلة بالإقفال لا يمكنها مقاربة هذه المعرفة اليقينية إلا بعد قطع أشواط الإنابة، والتزكية، لإزاحة هذه الأقفال الحجبية التي " تمنع من التأمل، والتدبر، والوصول إلى الحقيقة **الخالصة** "3. إن المعرفة الإلهية منتوج يقيني لا يمكن أن يتوجه به المتقبل إلى مسارات البرهنة، والمحاججة، وتحسبا لهذا الافتراض ترسّم قصور العقل عن استيعاب هذا المنتوج؛ لأن إدراكاته للمعرفة الفوقية يتم تنزيلها عادة لإجراءات البرهنة، والمقايسة. أن هذا السلوك العقلي لا يداري طبيعة هذه المدركات بالنظر للمركبات الوظيفية التي يتأسس عليها النظر العقلي، ولكي تتحقق قصدية الإبلاغ وفق هذه المعطيات تم قصر هذه الوظيفة على جهاز القلب الذي يتوفر على الخصال الاعتقادية التي تتجاوز البرهنة، والتعليل، وقد توافقت هذه المضامين الوجدانية تماما مع تركيبة المعرفة الصوفية المؤسسة على اللامعقول، وعلى الحركية المشوشة، إذ يمكن للقلب أن يواكب

 $<sup>^{1}</sup>$  محى الدين ابن عربي، مشاهد الأسرار القدسية ومطالع النوار الإلهية، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان، ط $^{0}$ 2005 ص 101، 102.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) سورة محمد، الآية: 25.

<sup>3)</sup> محمد كمال جعفر، رحلة بين العقل والوجدان، دار الهلال، القاهرة، دط، 1980، ص 106.

هذه الاضطراب بكل تجلياته المتوقعة مادام أنه محاط بحزمة الاشتراطات الروحية التي تقود بكل بنودها إلى هذا المسعى المبدئي، ولقد حُق بذلك للقلب أن يحوز مشروعية التلقى الباطني المقصود، ولا يتوقف هذا الترشيح عند إدراك المعرفة فقط، بل يتعدى إلى نقلها للأجهزة التي تعجز عن مداراتها على شكلها الغيبي، "فلا تكون معرفة الحق من الحق إلا بالقلب لا بالعقل، ثم يقبلها **العقل من القلب"**1، إن هذه المشروعية ليست إيهابا حصريا، إذ يمكنها أن تتوسع لأجهزة إدراكية أخرى تكلم عنها القوم بمفاهيم متداخلة، ومتعددة بين من يرى أن هذه الأجهزة تعكس أوجها من أوجه المعراج القلبي، وبين من يرى أنها أجهزة تمييزية متفردة في الكيان، ومتداخلة في الوظيفة الكشفية، لذلك سأقتصر فيما سيأتي على تجلية وظائفها دون الغور في هذه شرك هذه التباينات الحتمية.

# 1 -3 الروح:

ترتبط فاعلية الروح ضمن المحرى الوجودي بوظيفتها المتمثلة في تحسيم الشبح الكوني عبر مكاشفة مفاصله غير الدالة، فالروح هي الزاوية الوظيفية للتدليل الكوني، وقد أوجد الله هذه الروح الإنسانية لتقبل هذه الفيوضات العاكسة لجوهر العالم، والخلق، إذ لا يمكن أن يُنتدب لهذا التكليف المطلق، والأوسع إلا جهاز الروح بالنظر للكفاءة الكشفية المطلقة التي فُطر عليها تكوينا، ووظيفة، ف " الحق سبحانه أوجد العالم كله وجود شبح مستوي لا روح فيه، فكان كمرآة غير مجلوة، ومن شأن الحكم الإلهي أنه ما سوى محلا إلا ويقبل روحا إلهيا عبر النفخ فيه؛ وما هو إلا حصول الاستعداد من تلك الصورة المسواة لقبول الفيض المتجلى " 2. إن الروح بهذا المغزى التكويني تنزع إلى إجراءات التجلي عبر تلك الاستعدادات الفطرية، كما أن حجم التجلى عند هذا الجهاز يوازي شمولية الكون، بالنظر للتوصيف المطلق الذي يعتري هذه الكينونة الكشفية، فالمطلق معرفة غير متناهية موغلة في العمق، والغموض؛ ذلك لأنها معرفة إلهية تتعالى عن

ر ابن عربي، الفتوحات المكية، م4، مصدر سابق، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) محى الدين بن عربي، فصوص الحكم، دار الكتاب العربي، بيروت – لبنان، دط، دت، ج1، ص 49.

مضامين المعرفة الرتيبة القابلة للإحاطة المألوفة، فلا يمكن للأجهزة الكشفية الموسومة بالقيد الإدراكي مقاربة هذه المعرفة المطلقة، والمؤسسة على قدسية التنزيه الروحاني، والتسامي عن منازل الوحود البشري؛ لأن " البشرية تقتضى الشهوات التي يقوم الجسد بها، والأمور التي يعتادها الطبع، والروحية التي يقوم بها ناموس الإنسان من الجاه، والاستعلاء، والرفعة لأنها عالية المكان... فإذا ترك الإنسان هذه المقتضيات المذكورة بالروحية، أو البشرية، وكان دائم الشهود للسر الذي منه أصله ظهرت أحكام السر الإلهى فيه، فانتقل هيكله، وروحه من حضيض البشرية إلى أوج قدس التنزيه، وكان الحق سمعه، وبصره، ويده، ولسانه $^{1}$ ، ففي هذا المقام الحفظى تصطبغ المعرفة الإيهابية بإحاطة العصمة التي تُصيّر كل ما يصدر عن الجسد الوعائي للروح تخريجا ربانيا لجوانية هذه الروح العليا، سواء كان الفعل الجسدي إحساسا، أو إدراكا، أو قولا، والواقع أن هذه الأداءات الحسية، أو الفعلية، أو الكلامية هي عين تجلي الحقائق، وتلقى الأسرار، وقراءة الغموض الكوبي على وجه الشمولية، والاتساع استناد الأفق الروح المتناهي في مفاصل الوجود بكل دقائقه الحسية، والمجردة.

### 1-4 النفس:

تمثل النفس في المتشكل القرائي تدرجا تنزيليا لمواهب الكشف، من مستوى التجلي الكلي إلى موضع اللاإدراك، ومنشأ هذا المباينة هو تموقعات النفس بين قطبي الرحماني، والشيطاني، فالنفس في نسق التلقى هي الجهاز الإدراكي الوحيد الذي يعكس غالبا حالة النبذ المفضى إلى الحجب؛ لأن غالب ركونها الاعتيادي ينزع نحو الشهوات، إلى درجة أن " صار المراد بالنفس في اصطلاح القوم ما كان معلولا من أوصاف العبد، كذميم الأفعال، وسفاسف الأخلاق  $^2$ ، ولذلك انبرى التوجيه الصوفي في مسلك التزكية، والجحاهدة لتوطين النفس بكافة الوظائف الروحية التي ترفع عن شغافها حاجز الحجب الناشئ عن تعلقها بالمحسوسات، يقول ابن عجيبة: "حجبت

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) عبد الكريم بن إبراهيم الجيلي، الإنسان الكامل، مرجع سابق، ص 151، 152.

<sup>2)</sup> عبد الرزاق القاشاني، لطائف الإعلام في إشارات اهل الإلهام، مرجع سابق، ص 447.

النفوس بكثائف المحسوسات عن إدراك لطائف المعانى، والمفهومات $^{1}$ ، وعلى صعيد هذه التزكية، أو الجحاهدة النفسية تخرج النفس -بواقع تشكلها الفطري، ونوازعها الصناعية - على عدة نماذج ترتيبية مبعثها مركبات النفس الخلقية أو التأصلية، يقول الجنيد في أصل النفس التكويني: " في أصل النفس من خمسة: من نار أو من نور، أو على نور، أو على ظلمة، أو من ظلمة، أو من نار النور "<sup>2</sup>، وانطلاقا من هذه الرؤية التكوينية يلاحظ أن تشكلات النفس هي جملة من المفارقات الصراعية التي تمثل في العمق كينونة الفعل الصوفي؛ لأن كل الإجراءات الروحية المبثوثة في تدوينات القوم هي في حقيقتها صراع روحي لإعادة ترتيب النفس في درجات الاصطفاء، أو منازل التقبل، من خلال العروج بتكوينها الناري، أو الظلامي إلى حقيقتها النورانية، وفي لحظة الإياب النوراني لهذه النفس تنكشف لها مجاري الإشراق الرباني إلى درجة تصل بها إلى استهداء القلب رغم مقاميته التفاوتية لمنزلة النفس، حينها تُصدّر النفس على أنها: " روح يسلطه الله على نار القلب ليطفى شررها، لأجل سلطان الحقيقة "3، فالنفس عبر أنماطها المقامية تضع التلقى الوهبي للمعرفة تحت كل إمكانية بالنظر لطبيعة المداخل التي تملأ جوانيتها، وعلى هذا الأساس تم تنميط النفس إلى خمسة أضرب: "نفس حيوانية، ونفس أمارة بالسوء، ونفس ملهمة، ونفس **لوامة، ونفس مطمئنة"<sup>4</sup>، وبين تفاضلية هذه الأنماط يتم إنزال المعرفة، أو حجبها؛ ليتحدد نصيب** النفس من هذا العطاء الإلهي المنوط بالبذل النفسي طرديا.

# 1-5 السر:

ينظر إلى السر على أنه آلية إدراكية متناهية في احتمالات الكشف، لأن جهاز السر هو في الأصل تشكيل لمكوناته المعرفية المنبثقة عن الإدراك، فانتقل التدليل عنه من مكتسباته الوهبية التي

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، إيقاظ الهمم في شرح الحكم، مرجع سابق، ص 299.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) أبو القاسم الجنيد، السر في أنفاس الصوفية، تح: عبد الباري محمود داود، دار جوامع الكلم، القاهرة، دط، 2004، ص

<sup>3)</sup> سعاد الحكيم، المعجم الصوفي، مرجع سابق، ص 1067.

<sup>4)</sup> عبد الكريم الجيلي، الإنسان الكامل، مرجع سابق، ص 206.

هي الأسرار إلى ربط هذا الأسرار بجهازها التقبلي الذي هو السر، يقول القشيري في السر: " يحتمل أنها لطيفة مودعة في القلب كالأرواح، وأصولهم تقتضي أنها محل المشاهدة...كما أن الأرواح محل للمحبة، والقلوب محل المعارف "1"، والمشاهدة التي يقتضيها جهاز السر مشاهدة حضورية على درجة كبيرة من التحقق، والمعاينة، وهي أوسع في مضمونها من مدركات المعرفة القلبية؛ لأن ناتجها الاصطفائي يتمثل في " ظهور طفل المعاني، ومشاهدته، ومعاينته، ونظره إلى وجه الله تعالى جلالا، وجمالا بعين السر "2، فعين السر هي المنفذ الوهبي لحقيقة الأسرار التي تشكل منتهى درجة المعرفة اللدنيّة، إلا أن هذه الأسرار تبقى متدرجة في مضمونها إلى ما لانهاية؛ لأن الاصطفاء الإلهي في حد ذاته متفاوت، ومتباين بحسب شدة القرب.

استدعاءً لما سبق الاستهلال به حول ميل بعض المتصوفة إلى عدم التفريق بين هذه الأجهزة القرائية باعتبارها كيانات متداخلة تُظهر في كل وضع ملمحا كشفيا يترجم حالة الترقي الراهنة في معراج المكاشف، وبناء على هذا المعطى النظري يمكن للقلب أن يكون نفسا، أو النفس روحا، أو الروح سرا، على أن يستحيل الجهاز الواحد إلى غيره ضمن شرطية مجرى الصعود، أو الهبوط بعيدا عن إمكانية تداخلها في حالة الاستقرار المقامي، لأن هذا التباين منبثق بالأساس عن تفاوت مراتبها في سلم المقامات، وهو التصور الذي أورده أبو العباس التجاني (ت 1230هـ) في جوابه لما سئل عن هذه الأجهزة الكشفية على وجه التباين حين قال: " اعلم أن هذه الأسماء المتعددة إنما هي لمسمى واحد لا تعدد فيها، وإنما تتعدد أسماؤها، أي الروح لتعدد مراتبها "3°، فهو يرى أن الوعاء المرجعي لهذه الأجهزة هو الروح، وما البقية إلا تشكلات مقامية لهذه الروح بحسب درجة المكابدة التنسكية التي تبني هذه الصور للجهاز المرجعي عاكسة قدرته الكشفية، وقد فصّل ابن عجيبة في هذه الرؤية الإدماجية موضحا المقدرة الكشفية لكل جهاز في

1) عبد الكريم القشيري، الرسالة القشيرية، مرجع سابق، ج 1، ص 355.

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد القادر الجيلاني، سر السر، تح: خالد محمد عدنان الزرعي ومحمد غسان نصوح عزقول، دار السنابل، (سورية – دمشق)، ط 03، 1994، ص 61.

<sup>°)</sup> أحمد أبو العباس التجاني، جواهر المعاني وبلوغ الأماني، المطبعة المحمودية، مصر، ط 01، 1314 هـ، ج2، ص 54.

كل حالة من حالات الترقى التي تفرز تباينيا تمييزا لها بعد أن أوضح بأن هذه الأجهزة ما هي إلا نمو عرفاني لجهاز الروح المرجعي، يقول ابن عجيبة: " اعلم أن النفس، والعقل، والقلب، والروح، والسر: تطورات للروح النورانية كما تقدم، وكل واحد من هذه التطورات له حد من العلم، والإدراك لا يتجاوزه"<sup>1</sup>، ثم يبيّن بعد ذلك كفاءة كل جهاز، ومنتهى إدراكه للإشراقات الإلهية مُظهرا التفاوت الطبيعي بينهما في طبيعة المعرفة الوافدة لكل جهاز، وكذا فاعليته الكشفية المنبثقة عن الميولات الفطرية التي قد تحيد بالمعرفة عن نورانية القرب، يقول: " أما النفس فحد إدراكها: زينة ظاهر الكون اغترارا بمتعة ظاهره، وغفلة عن عبرة باطنه "2، وهو يريد بهذا التوجيه الإفاضة إلى أن استقلالية النفس تتجلى في هذا الزيغ الحاجب، وإذا قوّض لها الإنابة ستعرج مجددا من غفلة النفس إلى نورانية الروح. " وأما العقل فحد إدراكه، وعلمه: افتقار الصنعة إلى صانعها "3، إذ يكشف هذا الإدراك العقلي حالة العجز عن الوصول إلى عين الحقيقة بعجزه، وحاجته إلى غيره، أو إلى العلائق الظاهرية كما سبق القول، " وأما القلب فحد إدراكه تعشقه، وتوجهه إلى خالقه بترك الأغيار، وطلب الأنوار، انطلق من العقال في طلب الكمال، ولكنه من وراء الحجاب لم يفتح له الباب "4، والمؤدى أن إدراك القلب مرتبط بعامل المحبة، وقد يعتريه الحجب على أي حال؛ فيبقى بعيدا عن مقام الروح النوراني، " وأما الروح فحد علمها، وإدراكها مواجهة أنوار الملكوت، طالبة أسرار الجبروت، قد استراحت من تعب السير لكنها لم تتمكن من السر "5، فالروح قد تحوز نسبة من المعرفة النورانية لكنها لن تتمكن من الغور في منتهى هذه المعرفة التي عبر عنها بالسر، والتي لا يمكن مقاربتها إلا بالسر، " وأما السر فمنتهى إدراكه أسرار الجبروت، قد نفذت البصيرة من الوقوف مع أنوار الملكوت،

ابن عجيبة، الفتوحات الإلهية، مرجع سابق، ص 255.

 $<sup>^{2}</sup>$ للرجع نفسه، ص 255.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) المرجع نفسه، ص 255.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) المرجع نفسه، ص 255.

b) المرجع نفسه، ص 255.

**وهذا منتهي السير"<sup>1</sup>، ورغم** كون السر منتهي السير الكشفي كما يرى ابن عجيبة إلا أنه أشار إلى أن هذه المعرفة حتى في مآل السر تبقى تصاعدية، ولا حدود لتوقفها ضمن نطاقه الداخلي، يقول بعد حديثه عن السر باعتباره المنتهى الكشفى: "ثم يبقى الترقى في المكاشفات، والمشاهدات والعلوم الأسرار إذ لانهاية لها"2، فالواضح أن القول بانتهاء المعرفة على صعيد مقامي ما؛ أصبح من النواقض الحكمية لحقيقة العرفان الصوفي، إذا أخذنا بعين الاعتبار مقامية المكاشف، وطبيعة المعرفة اللّدنية، ولا نهائية الترقى، فضلا عن مصادر التلقي، وآلياته.

# 2- مسالك التجلى وتلقى الدلالات:

سبقت الإشارة في سياقات متعددة إلى أن المعرفة الصوفية تتشكل ضمن نطاق حركى يصطبغ بالذاتية، والذوقية، واللامنطق، وقد أضحت هذه التوصيفات من اللوازم المفهومية للمنتوج العرفاني، كما أن اكتساب المعطى الصوفي لهذه الخصائص التمييزية يعود منشأه لطبيعة الموارد التي تصدر عنها المعرفة الصوفية بوجه عام، فهي تتحلى بالتعدد الظرفي، فضلا عن كونها مصادر ذاتية، ذوقية، لا تخضع للمقايسة، والتعليل، متحررة من كل ضوابط التنظيم، والنسق، تخضع لروابط ميتافيزيقية، وبفعل تراكم هذه الاعتبارات الاعتباطية تتشكل الدلالات اللغوية المعبرة عن الموقف العرفاني المعنى بمرحلة الإدلاء الكشفى؛ فتكون هذه المصادر هي المسؤولة عن طبيعة الدلالات اللغوية، وسيرورة المدلولات المفتوحة على كل الاحتمالات الظرفية، وحتى تكتمل الرؤية حول مناخ التدليل وجب الوقوف عند هذه المصادر، وطبيعتها انطلاقا من المنظور الصوفي ليتم فيما بعد إسقاط انبثاقاتها على المنتوج الدلالي، وسيرورته ضمن التصور السيميوزيسي المقارب لفلسفة هذا التدليل.

# 1-2 الكشف (المكاشفة):

يعتبر الكشف من الموارد المحورية التي تفتح جنان العارف نحو تلقى الحقائق الكبرى بعد أن يكون قد تهيأ لهذا المواهب عبر التربية الروحية التي تفضى به لوضع اتصالي يتخلى فيه العارف عن

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات الإلهية، ص 256.

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه، ص 256.

عقله لتنكشف له المعرفة بصورة مباشرة كمن يراها رأي العين، يقول السراج في الكشف: "هوبيان ما يستتر على الفهم فيكشف عنه للعبد كأنه رأي العين $^{1}$ ، ويقع هذا الكشف تحت ظرف الإذن الرباني، ومدعاة للاستعداد الروحي المنبق عن نقاء مسالكها من كدورات الدنيا، وقد تتعدد صور الكشف، أو طرقه وفق ظرفية المكاشف، وكينونة المادة الكشفية، لأن "القلب إذا صفا، ربما يمثل له الحق في صورة مشاهدة، أو لفظ منظوم يقرع سمعه يعبر عنه بصوت الهاتف إذا كان في اليقظة، وبالرؤيا إذا كان في المنام... وكما يسمع صوت الهاتف عند صفاء القلب فيشاهد أيضا بالبصر صورة الخضر - عليه السلام -، فإنه يمثل لأرباب القلوب بصور مختلفة... وفي مثل هذه الأحوال من الصفاء يقع الاطلاع على ضمائر القلوب، وقد يعبر عن ذلك الاطلاع بالتفرس"<sup>2</sup>.

ويعدد القوم مسالك عدة يحصل بها الكشف الإلهي، إذ تكشف هذه المنافذ عن طبيعة الكشف، وآلياته، وحساسية المحتوى الكشفى في كل منفذ من هذه المنافذ فضلا عن المقام الكشفى، وحدود الكشف، ودرجة إشراقه، ومن بين هذه النوافذ الكشفية ما يلى:

أ- النبي على: ويكون النبي الله مصدرا للكشف من حيث اعتباره خزائن أسرار الوجود، وعلة هذه الطلاسم النورانية، وأن الاصطفاء الإلهي للعارفين يقتضي الأخذ عنه يقظةً، أو مناماً، " فنوره ﷺ، وسلم هو بذرة الوجود، والسبب في كل موجود، فمن سره ﷺ انشقت أسرار الذات، وانفلقت أنوار الصفات، فكل تجل من تجليات الحق إنما يبرز من نوره ﷺ"، فيكون بمذا التفضيل إحالة شاملة لكل الحقائق، ومرجعا كونيا لتلقى كل الأسرار، وهو ما يصطلح عليه القوم بالنور المحمدي.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) أبو نصر السراج الطوسي، اللمع في التصوف، مصدر سابق، ص 369.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) أبو حامد الغزالي، إحياء علوم الدين، ج، ص

<sup>3)</sup> أحمد بن عجيبة، شرح صلاة الشيخ الأكبر محي الدين ابن عربي، دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، ط 01، 2006، ص 260.

ب-الخضر عليه الصلاة السلام: وهو عند القوم رمز العلم اللَّدني، ومصدر من مصادر الكشف الإلهي، ويأخذون عنه مختلف المعارف سواء كانت أحكام شرعية، أو توجيهات تربوية، " وكل ما يحكيه فهو الحق، وهو عالم أهل الأرض "1، لما وهب من أسرار الحقائق الظاهرة التي لا تظهر للغير لما فيها من الحكم الباطنية المكسوة بغشاء الظاهر الأثوم، ويعضّد الصوفية هذا الإلحاق بقصة الخضر مع موسى عليه السلام التي تعد ملجأ تأصيليا لرؤاهم اللّدنية.

ج-الإلهام: ويراد به تلك العلوم الحاصلة عن إخبار من الحق بلا واسطة غير، وغيرية بين المخبر، والمخبر له.

د-الفراسة: وهي القدرة على تفرس المغيبات الشاردة عن الأفهام بديهة لا بالنظر والاستدلال.<sup>3</sup> ويعرف الواسطى مسلك الفراسة بكونها " **سواطع أنوار لمعت في القلوب**، وتمكين معرفة حملت السرائر في الغيوب من غيب إلى غيب، حتى يشهد الأشياء من حيث أشهده الحق سبحانه أياها؛ فيتكلم على ضمير الخلق "4، مع الإشارة إلى أن الفراسة قوة كشف داخلية تستند إلى فاعلية القلب، وحِدة تبصره بعمق المبصرات.

ه - الهواتف: يرى الغزالي أن هذا المسلك ذو طابع صوتي، فيقع صوتا يقرع في إذن سامعه لحظة اليقظة<sup>5</sup>، وإن كان الغزالي قد قصر هذا المنفذ الكشفى على ظرف اليقظة إلا أن غيره من العارفين من اعتبر الهتف إبلاغ إلهي يرد في كل الأحوال بحسب طبيعة الخاطر، إذ أورد البسطامي قصص متنوعة لمواقف الهتف كلها كان في ظرف اليقظة 6.

<sup>)</sup> رفيق العجم، موسوعة مصطلحات التصوف الإسلامي، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت - لبنان، ط $^{1}$ 01، و $^{1}$ 0، ص $^{1}$ .324

 $<sup>^{2}</sup>$ ى ينظر، عبد الرزاق القاشاني، لطائف الإعلام، مرجع سابق، ص $^{2}$ 

<sup>3)</sup> ينظر المرجع نفسه، ص 349.

<sup>4)</sup> عبد الكريم القشيري، الرسالة القشيرية، مرجع سابق، ج 2، ص 163.

<sup>5)</sup> ينظر أبو حامد الغزالي، إحياء علوم الدين، مصدر سابق، ج2، ص 253.

<sup>6)</sup> ينظر: البسطامي، التعرف لمذهب أهل التصوف، مرجع سابق، ص 115، 116.

و-المعراج الروحي: ويراد به صعود روح العارف إلى العالم العلوي لتلقى هذه الإشراقات على أن يقع الاختلاف في مقامات هذا الصعود بين الأولياء بحسب درجة القرب، والبعد، يقول الشعراني (ت 973هم) في هذا العروج الكشفى: " صرح المحققون بأن للأولياء الإسراء الروحاني إلى السماء بمثابة المنام يراه الإنسان، ولكل منهم مقام معلوم لا يتعداه، وذلك حين يكشف له حجاب المعرفة، فكل مكان كشف له فيه الحجاب حصل المقصود به، فمنهم من يحصل له ذلك بين السماء، والأرض، ومنهم من يحصل له ذلك في سماء الدنيا، ومنهم من ترقى روحه إلى سدرة المنتهى إلى العرش إلى الكرسى"1، كما أن تجلى المعاني في أدرج هذا المعراج متساوق في كل صوره مع القدرة التقلبية لهذه الفيوض الفاتنة التي قد تنكب بالروح إلى مجاري الضلال النبذي.

ز-الرؤى والمنامات: وهي من المنافذ الأكثر توظيفا عند القوم في استجلاب الحقائق، وتتحقق هذه المنامات برؤية الله سبحانه، أو برؤية النبي على، أو رؤية أحد الشيوخ العارفين، فيتلقى صحاب الرؤية عنهم المعرفة تلقيا مصدوقا، محكما؛ لأن: "رؤى المشايخ، والأولياء هي رؤية صادقة بإذن الله تعالى؛ لأنهم محفوظون من خطرات الشيطان، ووسواس النفوس، وما يؤمرون به، أوينهون عنه يأتى معه الإدراك بمعناه، فأما يعمل به على ما رآه، أو يعلم تأويله على الوجه الصحيح، فيعمل به أيضا على ما علم منه " 2، وليس كل صوفي تؤخذ عنه الرؤية على وجه اليقين، فالمريد مثلا باعتباره مبتدئ تؤجل صدقية رؤاه إلى حين يتمكن على معراج الترقى؛ لأن الإحاطة الربانية لم تشمله شمولا كليا، فقد تتلبس هذه الرؤى عنده بمواجس النفس الشيطانية، أو تخييلات الشيطان المضللة، و" ما دام المرء غير معصوم، ولا محفوظ سواء أكان مریدا، أو من عامة الناس؛ فعلیه أن يتأنى فى العمل بما يرى " $^{3}$ .

3) المرجع نفسه، ص 50.

مبد الوهاب الشعراني، كشف الحجاب والران عن أسئلة الجان، مطبعة حجازي، القاهرة، ط01، دت، ص52 .  $^{1}$ 

<sup>2)</sup> محمد الكسنزان الحسيني، الرؤى والأحلام في المنظور الصوفي، دار آية، بيروت – لبنان، ط 10، 2006، ص 49.

ح- الشيخ: يعد الشيخ من المنافذ الأرضية الملازمة لتلقى الكشوفات الإلهية كما سبق التفصيل، ويتركب إدلاؤه الكشفى على علائق روحية عميقة بينه، وبين المتلقى لهذه المعارف، إذ تحاط هذه العلاقة ببنود، واشتراطات سلوكية لكل من المدلِّل عن الله، والمتقبل لهذه المدلولات العرفانية، وقد تم تشريح هذه العلاقة فيما مضى من صحف البحث.

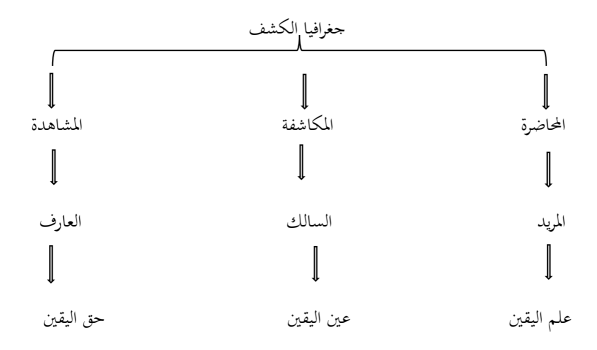
بناء على صورة الكشف تتحدد درجاته، فكما أن المكاشفين يختلفون مقاما، تختلف معهم درجات الكشف، وطرقه، وهو ما أشار إليه ابن عربي حين عدّد أنماطا مختلفة من الكشف تتفاوت في لطافتها، وحساسية محتواها وفق وجه الاصطفاء، والحصر في مقاربة هذا الكشف المقصور على فئة تناهت في القرب الإلهي، يقول عنه: " وهو أسنى المقامات، لا يناله إلا أهل العنايات من الرجال، مثل نبي، أو بعض الصديقين، وهو الكشف الملكي، وألطف منه الكشف الوحى، وألطف منه الكشف القلمي، وألطف منه الكشف النوني، وألطف منه الكشف الحقيقي، وألطف منه الكشف الإرادي، وألطف منه الكشف العلمي، وألطف منه الكشف الذاتى "1، ويرى ابن عربي بأن صورة المكاشفة بكل أنماطها هي " إدراك معنوي، وهي مختصة بالمعانى أبدا "2 بخلاف المشاهدة باعتبارها مقاما متجاوزا للمكاشفة تُبسط فيه الحقائق بسطا شهوديا، وحضوريا، ولذلك يتدرج المكاشف في مسار التجلى عبر ثلاث منازل كشفية كبرى هي المحاضرة، ثم المكاشفة، وأخيرا المشاهدة، يقول القشيري في هذا التصاعد الكشفي: "فالمحاضرة حضور القلب، وقد يكون بتواتر البرهان، وهو بعد وراء الستر... ثم بعده المكاشفة، وهو حضور بنعت البيان غير مفتقر في هذه الحالة إلى تأمل الدليل، وتطلب السبيل، ولا مستجير من دواعي الريب، ولا محجوب من نعت الغيب، ثم المشاهدة، وهي حضور الحق من بقاء تهمة"3، فالمحضارة منفذ ابتدائي للتجلى يتلقى فيه المريد المعرفة بقلب

محى الدين بن عربي، مواقع النجوم ومطالع أهلة الأسرار والعلوم، المكتبة العصرية، بيروت - لبنان، دط، دت، ص 64.  $^{1}$ 

<sup>2)</sup> أسين بلاثيوس، ابن عربي حياته ومذهبه، تر: عبد الرحمان بدوي، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، دط، 1965، ص .213

<sup>335.</sup> أعبد الكريم القشيري، الرسالة القشيرية، مصدر سابق، ج1، ص335.

يستجلب البرهان، ويتطّلب التعليل، ويوزاي هذا التجلى بداية مقام الإيمان؛ لأن المحاضرة تمثل عروجما بعد الحجب، وبعد المحاضرة تأتي المكاشفة عاكسة لنهاية مقام الإيمان، والاستشراف على الشهود، وفي هذا الظرف الكشفي يتلقى السالك المعرفة تلقيا يقينيا كأنه رأي العين، وفي مقام الإحسان تفتح أبواب الشهود ليكون التجلى عبر فضيلة المشاهدة التي تمثل حضورا عينيا شهوديا، يتلقى فيها العارف هذه الإشراق من غير أن يتخلل هذا التجلى ستر، أو انقطاع، أو واسطة، فيكون ناتج المشاهدة حق اليقين، وناتج المكاشفة عين اليقين، وناتج المحاضرة علم اليقين؛ لأن "علم اليقين ما كان ناشئا عن البرهان، وعين اليقين ما نشأ عن الكشف، والبيان، وحق اليقين ما نشأ عن الشهود، والعيان، فعلم اليقين لأرباب العقول من أهل الإيمان، وعين اليقين لأرباب الوجدان من أهل الاستشراف على العيان، وحق اليقين لأهل الرسوخ، والتمكين في مقام الإحسان " $^{1}$ ، وبالعودة لمراتب الكشف، ومنتوجه اليقيني، وبناءً على مرتبة  $^{\circ}$ التجلى التي تنبثق عن مقام المتلقى يمكن تجميع إمكانات التجلى الكشفى في هذه الخطاطة التقريبية لهذا المنفذ المحوري:



ابن عجيبة، معراج التشوف إلى حقائق التصوف، مرجع سابق، ص 43.

# 2-2 الذوق:

ويعد الذوق من مسالك التجلي المصحوبة بوضع الانتشاء الروحي المنجر عن حلاوة هذه المعارف التي قد تفضى بالعارف لوضع السُكر المرادف للشرب، كما أن منشأ هذا المنفذ يعود بالأساس لطبيعة الحقيقة الصوفية التي هي في الأصل أذواق، ولأن المعرفة الصوفية معرفة ذوقية؟ فهي لا تركن إلى مذاق قار، أو مشترك، فالذوق هو: " نور عرفاني يقذفه الحق بتجلياته في قلوب أوليائه، يفرقون به بين الحق، والباطل من غير أن ينقلوا ذلك من كتاب، أو غيره، وهو كالشراب، لكن الشراب لا يستعمل إلا في الراحات، والذوق يلائم الراحات، والمتاعب، وأول التجليات الذوق، ثم الشرب "1، إن منزلة الذوق لا تتحير في ناتج التجلي، بل هي تعكس كذلك تباين الأحوال عند المتذوق، فيكون هذا الذوق مصحوبا، بملامح حسية تبرز الراهن الوجداني للمتذوق، ومضاعفاته المقامية، ولذلك فإن علامات الذوق تتجلى على محُيا المتلقى أثناء تذوقه لهذه المعارف كما يتذوق المحسوسات، "كأنهم يجدون ذلك حسا، ويدركونه ذوقا، ويلوح ذلك من وجوههم "2، وإذا كان كل من الكشف، والذوق منفذا من منافذ التجلي العام؛ فإن هناك فروقا بينهما تعطى لكل منهما خصوصيته المفهومية في مذهب القوم، فالكشف مرتبط بالقلب، ويكون عبر جملة من المنافذ الكشفية التي تم الحديث عنها، كرؤية النبي صلى الله عليه وسلم، أو محادثة الخضر، أو سماع الهواتف، أو رؤية المنامات... الخ، أما الذوق فلا يرتبط بسمع، أو بصر، أو رؤية، بل هو تَلمّس قلبي يرد فجأة على القلب ليشعر بمذاقه دون تطلّب، أو استجلاب، وإذا كان الكشف مفتوحا على كل تباينات وضع المتلقى من يقظة، أو نوم؛ فإن الذوق مرتمن بظرف اليقظة، كما أن الذوق يكشف عن مواجيد المتلقى، وخوالجه، ويُظهر ملامحها الوجدانية، فيكون التجلى على هذه الصورة منوطا بخواطر روحية، ونفسية 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المرجع نفسه، ص 104.

<sup>3)</sup> قدم الباحث صادق سليم صادق فروقا استنتاجية بين الكشف والذوق بشيء من التفصيل، ينظر كتابه: المصادر العامة للتلقى عند الصوفية، مكتبة الرشد، الرياض، ط 01، 1994، ص 544.

# 3-2 الوجد:

تتركب وظيفية الوجد القرائية على الرصيد الشوقى الذي يتراكم في وجدان العارف ليصل به إلى مقام الإهابة الكشفية، فالممارسة الصوفية في حقيقتها الوجدانية هي حب إلهي، ومن تنامي هذا التعلق الرباني يكتسب السالك جزاء إلهيا يخفف من لوعة شوقه، ويطفئ في خالجته نار الولع، يقول أبو الحسن النوري: "الوجد لهيب ينشأ في الأسرار، وينسخ عن الشوق، فتضطرب الجوارح طربا، أو حزنا عند ذلك الوارد "1، فوقوع هذا الظرف النفسي مرتبط لزوما بأهل البدايات، ولذلك فهو يعد منفذا ظرفيا لتلقى الحقائق على سبيل البشارة، يقول بعض العارفين إن: "الوجد بشارات الحق بالترقي إلى مقامات مشاهدته "2"، ومن خصائص الوجد أنه يرد إلى مواطن القلب مصادفة دون ترقب، أو توقع، فيكون وارده تشكلا آنيا منبثقا عن مضاعفات خلدية سابقة مهدت المنفذ الروحي لهذا الحال العرفاني فجأة، يقول القشيري في مجاراة هذه التصور: الوجد ما يصادف قلبك، ويرد عليك بلا تعمد، وتكلف، ولهذا قال المشايخ: الوجد: المصادفة ... "3، وبهذه المصادفة تنفتح جحب الأسرار للعارف، فيمتلك كفاءة التجلي من حيث فنائه عن عالم الأجسام بفعل حرارة الشوق الرباني، الذي يفضى إلى مكافأة إلهية تحيل الوجد من وضع نفساني متأزم إلى مقام تحل اصطفائي، قال أبو سعيد بن الأعربي في هذا الإطار: "الوجد رفع الحجاب، ومشاهدة الرقيب، وحضور الفهم، وملاحظة الغيب، ومحادثة السر، إيناس المفقود، وهو فناؤك من حيث أنت" 4، من خلال هذا التركيب المفهومي الأخير تنكشف بوضوح وظيفية الوجد في مجرى التجلى عن طريق رفع حجاب الفهم، ومشاهدة الحقائق، وحضور الفهم لغوامض الموجودات، فضلا عن معاينة الغيب، ومحاورة السر، وإخماد نار الوجد عبر إيناس المفقود، وبذلك تجتمع كل صور، وممكنات التجلى حسب مقام الواجد، وحاجياته الوجدية.

<sup>1)</sup> الكلاباذي، التعرف لمذهب أهل التصوف، مصدر سابق، ص 82.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المصدر نفسه، ص 83.

 $<sup>^{3}</sup>$ عبد الكريم القشيري، الرسالة القشيرية، ج $^{0}$ ، ص $^{3}$ 

<sup>4)</sup> أبو حامد الغزالي، إحياء علوم الدين، ج 2، 252.

بناء على ما سلف من بيان حول طبيعة المعرفة الصوفية، ومجاريها، وآليات مكاشفتها فضلا عن أجهزة استيعابها، يمكننا القول بأن هذه المعارف اللّدنية تنال بوجه عام عن طريق القلب في سياقات متفاوتة، وأحوال مختلفة، عبر عنها القوم بألفاظ متعددة مثل الفناء، والمحو، والاستهلاك والذوق، والشرب، والسكر، والوجد، والغيبة، والاصطلام، والشهود... إلى أن تبلغ درجة التجلي مستوى يفوق ميثافيزيقا الكشف التدرجي، وهو ما اصطلح عليه بعض المتصوفة الذين بالغوا في تحسيد صور القرب الإلهي بالاتحاد حين يتحد العارف بالمعروف، فتتبدد كل العلائق، والوسائط، والمحددات التكوينية بين أطراف العملية (التنجيزية – التقبلية).

إلا أن هذه الأحوال الكشفية بمجملها لا يمكن أن تلازم المتصوف في كل ظرف تنسكي لأنها تعكس حالة من الاضطراب الوجدي الذي يفوق طاقة الإنسان، فبعد كل كشف حجب وستر، كما أن ظرفيتها تسهم في تفعيل موازنة العارف بين عالم الرسوم، وعالم الروح، ومن هذه الموازنة يتركب الرصيد الروحي الذي يوغل بالعارف في مجاري التصديق، والتبليغ عن المشاهد الحصرية في مناسباتها الروحية، يقول القشيري: " لولا أنه يستر عليهم ما يكاشفهم؛ لتلاشوا عند سلطان الحقيقة، ولكنه كما يظهر لهم، يستر عليهم "1.

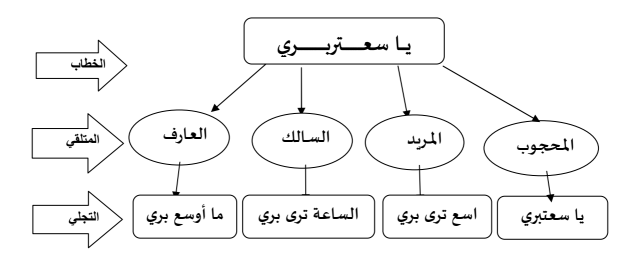
### 3- افتراضات التلقى:

إن إرساء التلقي الذوقي على العزلة الأنوية عند القوم، ودفعه لأن يكون كشفا حصريا؛ يهب الذات القارئة فسحة معنوية متعالية عن التنسيب الجمعي، كما أنه يثري الخطاب بطقوس فردية جديدة بعيدة عن المخيال الجمعي المقوض للتحدد، والتعدد.

فاستراتجية التجلي هذه ترهن مدلولات الخطاب للمتلقي، ولمقامه في سلم الطوالع، ففي كل حال من أحواله سيحظى بتقنية روحية تضئ له مساحة من الخطاب إلى أن ينتهي إلى وضع مثالي يتحد فيه العارف، والمعروف بحيث يصبح الإدراك مباشرا تقوده تجربة المشاهدة، ولذلك أشار الكوهني في تجريده لمحو ابن عجيبة إلى مستويات التلقي (المكاشفة)، ودرجات المكاشف في

مبد الكريم القشيري، الرسالة القسيرية، ج1، ص $^{1}$ 

محاججته للمحجوبين من أهل الوعى:" ويكفيك في هذا أن ثلاثة سمعوا مناديا يقول: (ياسعتربري)، ففهم كل منهم مخاطبة عن الله تعالى يخاطب بها في سره، فسمع الواحد (اسع ترى بري)، وسمع الآخر (الساعة ترى بري)، وسمع الآخر ( ما أوسع بري)، فالمسموع واحد، واختلفت أفهام السامعين " $^{1}$ . إذ أن هذا الاختلاف في فهم معطى واحد يتأسس على آلية الكشف التي هي القلب حيث يتباين مقام كل جنان من متصوف لآخر قياسا لعمق التجربة، ودرجتها، وهو التفسير ذاته الذي قدمه الكوهني لهذا التمايز في فهم العبارة الآنفة:" فأما الذي سمع ( اسع ترى بري)؛ فمريد دُل على النهوض إلى الله بالأعمال يستقبل الطريق بالجد فقيل له: اسع إلينا بصدق المعاملة ترى برنا بوجود المواصلة، وأما الثاني؛ فكان سالكا إلى الله طاولته الأوقات، فخاف أن تفوته المواصلة فقيل له ترويحا على قلبه لما أحرقته نار الشغف ( الساعة ترى بري)، وأما الآخر؛ فعارف كشف له عن وسع الكرم، فخوطب من حيث أشهد، فسمع (ما أوسع بري) "2، والخطاطة التالية تحوصل هذه الأفهام:



لقد أفرزت هذه الفاعلية القرائية أربع فرضيات لمستويات المكاشف انطلاقا من درجة الكشف الصفري إلى مستوى الكشف اللانهائي جاءت كما يلي:

161

<sup>1)</sup> عبد القادر أحمد الكوهني، منية الفقير المتجرد وسيرة المريد المتفرد، مكتبة النجاح طرابلس، ليبيا، دط، دت، ص 09.  $^{2}$  المرجع نفسه، ص 10.

أ - المحجوب: وهو المتلقى غير المقصود في نسق التواصل العرفاني بحكم أنه لا يمتلك التقنيات الكشفية، والاستعدادات الروحية التي تؤهله لمكاشفة هذا الخطاب المعتم عن الأغيار، لذلك فإن إدراكاته لا تتجاوز المعطيات السطحية، التي تخرج الخطاب في ذات الشكل الظاهري تنجيزا، وتلقيّا، وفي هذا الصدد تُعد أية محاولة إدراكية من طرف هذا لمتلقى لمضمون الخطاب اقتراف منحرف عن دلالة الخطاب الفعلية بالنظر لعدم توافر أدوات الاتصال السديد بمعطيات النص اللَّدنية، وهو الأمر الذي يفضى إلى تصنيف العملية التواصلية مع هذا الخطاب ضمن التواصل المنحرف الذي يراد به "عدم توافق الرؤية بين النص، والمتلقى (...)، ولهذا الانحراف أسباب منها: عدم إدراك القارئ لفهم النص، وسبر أغواره لسبب قد يتعلق بثقافة المتلقى، أو طريقة معالجته للنص، أو طريقة تشكيل النص ذاته من طرف المبدع، وسبب آخر هو انعدام السياق الضابط بين النص، والقارئ، أي عدم وجود معايير دقيقة تضبط العلاقة بين النص، والقارئ. وسبب ثالث يتمثل في الثراء الدلالي الكثيف للنص للحد الذي يجعل معانى النص متعددة"1. ربما تلتئم هذه المسببات كلية لتنتج هذه الاتصال المنحرف مع الخطاب الصوفي، أو اللااتصال أصلا، ولكن سيكون عامل عدم توافر سياق، أو بشكل أوسع عدم وجود نسق يضبط العلاقة بين المنتوج العرفاني، والمتلقى المحجوب باعتباره كيانا غيريا خارجا عن نطاق هذه التجربة الروحية بكل مركباتها المقامية هو أحد العوامل المبدئية المفضية لانغلاق الدلالة بشكل كلى يقوض كل الافتراضات القرائية الناشئة عن هذا القارئ الغيري، وبذلك ستظل عبارة: (ياسعتبري) دالا لغويا خاويا من أي مدلول لدى المتلقى المحجوب، وإن حاول إعطائها أي مدلول اجتهادي؛ فهو في نظر القوم اقتراف خاطئ لا قيمة له ضمن النسق العرفاني.

ب - المريد: ويقع هذا المتلقى على مدخل الكشف النسقى، وهو بذلك يمتلك بعض الأطر المبدئية التي تمنحه وميض الدلالة الصوفية المحفزة لسعيه العروجي بالنظر لمقامه الذي يشكل

<sup>1)</sup> مراد عبد الرحمان مبروك، النظرية النقدية (نظرية الاتصال الأدبي وتحليل الخطاب)، دار الأدهم للنشر والتوزيع، القاهرة، 2015، ج 4، ص 182

بداية الطريقة، فهو مخاطب مقاميا بتفعيل كل قواه التنسكية لمقاربة المعنى الشهودي الذي يمثل منتهى المعرفية اللّذنية، لقد فهم المريد في صراط الترقي عبارة: (ياسعتبري) بمدلول: (اسع ترى بري)، إذ يعكس هذا المدلول مستوى المتلقي، وضرورات الخطاب الظرفي المتعلق بترتيبه المقامي على معراج الصعود نحو الحقيقة النهائية، إن المريد في هذا السياق الظرفي مطالب بمزيد من السعي للوصل إلى بر الشهود العيني للحقائق، ولذلك تساوق إدراكه المدلولي مع تموقعه المقامي.

ج- السالك: وهو المتلقي الذي باشر رحلة الترقي، فداهمته روافد الشوق، ثم أوشكت أن تخور عزائمه الصعودية، فكان لزاما أن تُفتح له نافذة الكشف المواكبة لمقامه الآين، فخوطب بذات العبارة على مدلول منها يخالف مدلول المريد، إلا أنه يغذي حاجياته الروحية الراهنة التي تتمثل في إطفاء نار الشوق التي أحاطت به على حافة الوصول، وإعادة بعث الفاعلية الروحية التي تمكنه من الوصول عبر تقريب مقام الشهود من ناظريه، لقد فهم من ذات العبارة السالفة مدلول: (الساعة ترى بري)، فمن مثله في هذا المقام هو في حاجة للبشارة التي تحفزه لاستكمال ما تبقى من مقام الوصول الذي يمنحه الحقائق على صورها العينية.

د- العارف: يمثل العارف في منظور التلقي العرفاني مرتبة الإدراك الكلي للحقيقة الصوفية على صورتها الكبرى، إن العارف في مثل هذا المقام يكون قد خاض بحار الشهود، وتكشفت له المعارف بكل مجرياتها، فعاين سعة الإدراك، ورحابة المدركات، فخُوطب من هذا التّعرف الظرفي بمدلول: (ما أوسع بري)؛ لأن فهمه للعبارة السابقة يقتضي أن يدور مدلوله على ما يقف عليه مقامه النهائي، فهو لم يتبق له إلا أن يعترف برحابة الشهود الإلهى الذي يقبع فيه تنفيذا، وتصديقا.

في ختام تشريح مسطرة العلامة الصوفية انطلاقا من ما قبل التنجيز المرتبط بالمفاهيم التأسيسية للتدليل، وتداعياته التبريرية مرورا باستراتجية التنجيز، ومعراجه الصعودي، وانتهاء إلى مسعى التلقي، أو التجلي بكل علائقه، وتشكلاته، وصوره يمكن أن نخلص بشكل جزئي إلى أن اللغة الصوفية لغة مفارقة، وتعتبر العلامة اللغوية عند القوم محور بناء الخطاب الصوفي، وتمايزه التعبيري، ومن خلال شحن العلامة اللغوية، وتعديل معطياتها التواضعية ينشأ الغموض، والترميز،

والانعزال التواصلي عن عالم الأجسام، فاللغة الصوفية بهذا الراهن التبليغي لا تتقاطع مع وظائف العقل، أو مفاهيم المنطق، بحكم أنها تكشف عن جملة من المعارف الغيبية التي قيل فيها: "للعارفين خزائن أودعوها علوما غريبة، وأنباء عجيبة يتكلمون فيها بلسان الأبدية، ويخبرون عنها بعبارة الأزلية، وهي من العلم المجهول "1. بهذا التوصيف لا يمكن للغة إلا أن تتقمص مختلف الصور القلقة التي تجاري طبيعة هذه المعارف، لقد كانت سيرورات النتجيز وفق ذلك منافية لكل توقعات التدليل الرتيب، كما أن هذا التنجيز في مستوى التبيلغ يرتبط أساسا بمدلِّل مختلف، ومتقبل مختلف تحكمهما جملة من الروابط، والبنود الروحانية، وهو الأمر الذي أفضى إلى نشوء تلقِ مرهون بحالة من الاستعدادات التنسكية المتصاعدة، والمتفاوتة بالنظر لتموقعات المتلقى على معراج الترقى، فالتلقى مرهون بالترقى.

1) السهروردي، عوارف المعارف، مرجع سابق، ج2، ص316

# (الفصل (الثالث سميوزيس (الترليل في مكاشفة (بن عجيبة للآجرومية

### تمهيد:

في هذا الفصل الإجرائي ستتجه الممارسة إلى رصد العلائق، والملابسات القبلية، والآنية، والبعدية المشكلة للمدلول العرفاني، وتقتضي توجهات السيميوزيس أن يتوسع النتقيب إلى أبعد فاعل في مجريات التدليل، ولذلك تم الاستهلال بحيثيات المدلل، إذ بالرغم من عراقة هذا الاقتراق من منظور بعض المذاهب الدلالية إلا أن سيرورات الدلالة سيمائيا، لا تغفل أيّا من الخيوط البنائية التي أسهمت في نسج الدلالة مهما كانت رفيعة، فالمدلّل في النسق الصوفي هو المنتج للمدلول وفق مقولة الكشف أو التجلى، وإنتاجه منبثق عن رصيده الروحي، وبيئه العرفانية، ومكتسباته الجاورة لصراط المفازة، ولذلك فأن تجاوزه في البحث عن سيميوزيس المعنى هو تجاوز لمعطيات كبرى تتحملها العلامة الدلالية. ولأن النسق الجزئي الذي بنيت فيه عناصر العلامة ومحتوياتها هو النحو الصوفي سنعمل على تبديد اللبس المحيط بهذا المسار التدليلي بداية بالكشف عن فسلفة هذا الاقتراف، ومختلف المفاهيم الذي أعطيت له من الداخل، وفي المبحث الأخير، سيتحمل الاستقراء، والتحليل والاستنتاج على عاتقه رهان الكشف عن سيرورات التدليل على دوال النحو العباري بمدلول عرفاني، مع الإشارة إلى أن هذا الإجراء لا يعكس كل السيرورات، لأن التدليل متربط بما سبق من تحليل للنسق الكلى لخطاب التصوف، ولغته، وما سيتم كشفه عن حيثيات المدلل، واتجاهات تفكيره العرفاني، واللغوي، فضلا عن فلسفة تشكل النسق الجزئي لخطاب النحو الصوفي، وفي الختام سيتم تجميع هذه العلامات العرفانية بعناصرها السيمائية الثلاث ليستير الوصول إليها، قراءةً ومحاكمة.

# المبحث الأول: حيثيات المُدلِّل أحمد بن عجيبة:

في هذا المسعى التحذيري سيلامس البحث مختلف السياقات الروحية المصاحبة لحياة المُدلًل العرفاني انطلاقا من الظرف السابق للنسق الصوفي، ثم الكشف عن حقبة الانعطاف الباطني، ومراحل تصاعدها إلى مقام الخرق، ومن خلال هذا الارتحال الروحي سأحاول تشريح مدراج الوعي الصوفي للعارف، أو المدلل أحمد بن عجيبة، وليس الغرض من هذا السرد التاريخي مجرد الحكي الاستئناسي، أو المقاصصة الاسترجاعية، بل لهذا الاسترجاع التاريخي هدف نسقي هو الإحاطة بمختلف الموارد التدليلية في النحو الصوفي عند ابن عجيبة، بحكم أن التفريغ المدلولي الذي أقامه على الدوال النحوية للآجرومية تشترك في تشكيله جملة من التراكمات العرفانية، المرتبطة بحياة المدلل، وتحوله العرفاني، ومساره التصاعدي في معراج التصوف، كما أن المعالجة السيميوزيسية للمدلول تقتضي مكاشفة جميع الملابسات، والسيرورات المحورية، والجزئية الفاعلة في عملية التدليل، وبناء على هذه المستهدفات النسقية سأقتصر في سرد الحيثيات العرفانية للمدلل أحمد ابن عجيبة على الخطوط التعريفية المرتبطة أساسا، وبشكل مباشر بعملية التدليل، باستثناء بعض الفرعيات على الخطوط التعريفية المرتبطة أساسا، وبشكل مباشر بعملية التدليل، باستثناء بعض الفرعيات التي تمليها المسألة المنهجية عند التعريف بصاحب المدونة.

### 1 - النشأة العرفانية وسياقاتها التركيبية:

قبل سرد تفاصيل النشوء الروحي، والتحول الباطني في حياة المدلل الصوفي أحمد بن عجيبة، لابد من مسح الواقع القبلي، والظرفي لهذه المرحلة من خلال تسليط النظر على الراهن الصوفي المساوق لتلك المرحلة باعتبار أن الواقع العرفاني لتلك الحقبة هو الوسط الحاضن لهذا النشوء الروحي عند مُنتِج المدونة محل الدراسة، ومن هذا المنظور تأكدت أهمية الكشف عن هذه المعطيات الزمنية.

# 1-1 الراهن الصوفي في عهد ابن عجيبة:

يعد المدلل الصوفي أحمد ابن عجيبة من أبرز رموز التصوف خلال القرن الثالث عشر هجري، لذلك من الحثيث أن نستعرض واقعية التصوف في تلك الحقبة لكي نرصد الحراك العرفاني الذي أسهم في بناء شخصيته الصوفية.

ومن صور هذا الراهن هو أن أهل تطوان – مسقط رأس ابن عجيبة – لم يكونوا متحمسين للتصوف، بالنظر للظروف التاريخية الفاعلة في تلك المرحلة، والمتمثلة في انشغال أهل تطوان بالجهاد، والترصد لحملات العدو، فضلا عن تأخر الاهتمام بإنشاء الزوايا، والرباطات الروحية التي كانت تشكل المنبع الموثوق للتلقين الروحي، وإن وجدت بعض الزوايا؛ فإن دورها لم يتعد ترديد الأوراد، والأذكار الطرقية، يقول التهامي الوزاني: "وفي أيام جهاد البرتغال تكونت الزوايا على أساس الأوراد، والأذكار، والأذكار، والأخذ بظاهر الشرع، ومن نماذج ذلك الطريقة الناصرية (التي ستظهر في تطوان)، والوزانية، والفاسية في تطوان "1.

لقد ظل التصوف في تطوان لفترة ليست بالوجيزة غائبا عن الحراك الديني سواء على مستوى الحضور التنوعي، أو الفاعلية التأثيرية، فالطرق الصوفية التي زامنت هذا الظرف التاريخي لم تلعب أي دور إيجابي في التربية الروحية، أو التنظير المذهبي، بل كانت تتصف بالضحالة الفكرية، إذ طفت بعض الزوايا، والطرق ذات المنظور الباهت العقيم، فربط اتباعها تنسكاتهم بمظاهر

<sup>1)</sup> محمد داود، تاريخ تطوان، معهد مولاي الحسن، (تطوان – المغرب)، دط، 1959، ج1، ص 308.

البهرجة، والطقوس الغريبة البعيدة عن أصول الدين الصحيح، عاكسين بذلك حالة الاضطراب الأخلاقي، والسياسي، والفكري الذي طبع تلك المرحلة، يقول محمد داود في وضع هذا التيار الروحي، وواقع الزوايا الصوفية: "ولعلها كانت فارغة، فلا فقراء، ولا مظاهر، ولا كلام لا في الحقائق، ولا في الماديات، بل وحتى في العاديات "1"، ولقد استقر حال الزوايا في تطوان على هذا الوضع المتردي مدة معتبرة؛ بداعي اهتمام شيوخها بالاغتناء، واقتناص الدنيا على غفلة من الأتباع الذين غلبت عليهم الأمية، والجهل، فصرفوا تبتلاتهم الروحية نحو العادات المغلوطة، وإقامة حفلات جذبية خاصة مقرونة ببعض السلوكيات الغريبة التي تعكس ضحالة التفكير عند مريدي هذه الطرق، ومن مظاهر هذه الحفلات أن "تضرب فيها الطبول، والطارات، والبنادير، وتزمر فيها المزامير، فيرقصون بخشوع، وحال، كأنهم في عبادة، وقد تدلت شعورهم، وزاغت أبصارهم"<sup>2</sup>، ومن الطرق الصوفية التي قادت هذا الطقوس المرذولة، وقرنتها ببعض المناسبات الدينية لإشاعة العادات السيئة، وتسطيح الممارسة الدينة: الطريقة العيساوية، والطريقة الحمدوشية، إذ كانوا يخرجون للشوراع ويطوفون بما من الصباح إلى المساء، فيفترسون لحوم الغنم، ويأكلونها ملوثة بالدماء، والفضلات، وبعضهم يعذب نفسه بالنيران، والأفاعي3، وغيرها من مظاهر البلادة الشعبية البعيدة عن التقعيد النظري المتعالي، والإجراء التنزهيللتيار الصوفي، والتأصيل الديني المرتبط بمصادر التشريع المشتركة، أو المخصوصة بعذا التيار كما سلف.

وإلى جانب هذه الطرق، والزوايا الشعبية، والطقوسية عرفت تطوان طريقة أخرى تدعى الطريقة الريسونية، وما يميز هذه الطريقة عن سابقيها أنها اقتصرت على فئة الأثرياء، وذوي النسب الشريف، وكانت تحظى بدعم سياسي من الدولة، فتبلورت في أحضانها، وترعرعت في أكناف السطلة، والجاه، ولم تفتح أبوابها للعامة، بل حصرت فئة الأتباع على أصحاب المال، والجاه.

ريخ تطوان، ج3، ص 211، 212. 1) محمد داود، تاريخ تطوان، ج3، ص

<sup>2)</sup> المصدر نفسه، ج3، ص 211.

<sup>3)</sup> ينظر: المصدر نفسه، ج3، ص 312.

 $<sup>^{4}</sup>$  إبراهيم حركات، المغرب عبر التاريخ، دار الرشاد الحديثة، الدار البيضاء، ط  $^{02}$ ، ط $^{4}$ ، ج $^{5}$ ، ص  $^{5}$ 61.

استنادا لهذا العرض التاريخي المقتضب حول واقع التصوف في عصر ابن عجيبة ندرك أن وجوده تزامن مع واقع صوفي مضطرب يتحاذبه تياران سلبيان: الأول تمثله الزوايا الشعبية الغارقة في وحل التقاليد الممسوحة، والخرافات المضللة، والثاني تمثله الزوايا، والطرق الارستقراطية التي ترفعت عن الشأن العام، وتبرمت من مخالطة العوام، واقتحام مواطن السذاحة، وتقوقعت في بلاط القصور، ومجالس الحكم، والنموذجان معا بعيدان تمام البعد عن جوهر التصوف الموسوم بالتواضع، والتذلل، وإقامة التنسك على أسس متزنة معلّلة بعيدة عن مظاهر الخرافات، والفراغ الفكري، وبهذا الراهن المتردي عرقلت هذه الطرق مختلف الإصلاحات الفكرية، والدينية، يقول ابن عجيبة متحسرا عن هذا الحال القلق: "كانت طريق القوم رفيعة القدر، عالية الشأن تضاهي، وتحاكي الكوكب المضيء في الرفعة، والإشراق، لما يظهر على أهلها من شروق الأنوار، وابتهاج الأسرار فكان لا يدخلها، ولا ينتسب إليها إلا الأخيار من الزهاد، والعباد الذين علت الممتهم، وصلح قصدهم، ونيتهم، والآن صار ينسب إليها الأشرار، والفجار، فتجد فيها هذا القصير يتخطاه القوي، والضعيف وألمنه من يتخذها حرفة، فصارت كالحائط القصير يتخطاه القوي، والضعيف "أ.

وفي ظل هذا الانحدار الروحي، والتربوي حاولت الزاوية الدرقاوية التي ينتسب إليها ابن عجيبة أن تكون بديلا فاعلا في ترفيع الممارسة الصوفية، وإجلائها عن صور الانتحال، والدجل، وبناء السلوك التربوي على معايير دينية مؤسسة، ولقد كان ابن عجيبة "كثير الانتقاد لما آلت إليه حال الطرق الصوفية في زمانه، وهو الأمر الذي جعل مهمته الإصلاحية، والتجديدية في إطار الدعوة الدرقاوية تأتي مناسبة لإحياء أصول، وأسس التصوف السني" ولقد تجلت نزعته التحديدية، والإصلاحية في مختلف مجاري التصوف النظري، أو الإجرائي، فحاول أن يعطي نفسا جديدا لحقيقة العرفان، من خلال مؤلفاته العديدة، وجهاده الدعوي، ومنتجاته التنظيرية التي نفسا جديدا لحقيقة العرفان، من خلال مؤلفاته العديدة، وجهاده الدعوي، ومنتجاته التنظيرية التي

1) ابن عجيبة، الفتوحات الإلهية، مرجع سابق، ص 278.

<sup>2)</sup> حسن عزوزي، الشيخ أحمد بن عجيبة ومنهجه في التفسير، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، الرباط، 2001، ج1، ص 83.

شملت مختلف العلوم بما فيها علم النحو الذي عكس فيه ثورته التجديدية من خلال انتداب مدلولات روحية للمفاهيم الراهنة.

#### 2-1 مولد ونسب ونشأة ابن عجيبة:

لقد تولى المدلل ابن عجيبة مهمة التعريف بنفسه في كتابه الفهرسة، ومما ورد فيه أن ميلاده كان سنة 1160هم، أو 1161ه سنة حصار الأمير بن إسماعيل المصطادي لتطوان ألم بمد شر أعجيبش من قبيلة الحوز إحدى القبائل التي تقع بين إقليم تطوان وسبتة بالمغرب<sup>2</sup>، أما عن نسبه، فيعود كما يقول إلى مولاي إدريس الأكبر المنسوب إلى الحسن بن علي رضي الله عنهما، وقد نقل من خط حده الحسين بن عجيبة الحجوجي سلسلة هذا النسب حين قال: "فأما سلفنا فأنا عبد الله أحمد بن محمد بن المهدي بن الحسين بن محمد بن عجيبة الحجوجي [ بن سيدي عبد الله بن عجيبة المستقر بالخميس، ثم إلى سيدي سحنون ابن مولاي إبراهيم بن مولاي محمد بن مولاي موسى بن مولاي عبد الله، ثم إلى مولاي أحمد بن مولاي إدريس الأكبر رضي الله عنهم أجمعين هكذا رأيت بخط جدي الحسين الشمخو بن مولاي إدريس الأكبر رضي الله عنهم أجمعين هكذا رأيت بخط جدي الحسين المذكور أعني الجمع بين النسبتين ابن عجيبة، والحجوجي]" ويظهر ذلك بشكل واضح حين النقل إلى تثيبت الجمع بين النسبتين: (ابن عجيبة، والحوججي)، ويظهر ذلك بشكل واضح حين قال في معرض هذا الثبت الشحري:

"ونسبنا يتصل بالولي الصالح العالم القطب الواضح ذي الكرامات العديدة، والمآثر الحميدة سيدي الحسين الحجوجي "4، وفي موضع آخر يظهر بعض بواعث هذا التثبيت مشيرا إلى مناوشات وقعت قبله في صحة نسبتهم للشيخ سيدي عبد الله بن عجيبة؛ إذ يقول: "أرادوا

171

<sup>)</sup> ابن عجيبة، الفهرسة، تح: عبد الحميد صالح حمدان، دار الغد العربي، القاهرة، ط01، 090، ص06.  $^1$ 

<sup>2)</sup> نور الدين ناس الفقيه، أحمد بن عجيبة شاعر التصوف المغربي، كتاب-ناشرون، لبنان، ط 01، 2013، ص 15.

<sup>3)</sup> ابن عجيبة، الفهرسة، مصدر سابق، ص 16.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) المصدر نفسه، ص 16.

أن يعزلونا من نسب الشيخ سيدي عبد الله ابن عجيبة، فحكم لنا بصحة النسب "1، وقد نقل عن والده في الصدد ما سمعه عن التفريق بين ابن عجيبة، والحجوجي للولى الصالح سيدي عبد الرحمان ابن عجيبة الذي كان يدعو على من يفرق بين ابن عجيبة، والحجوجي، ويقول: "هما شيئا واحدا، ومن يفرق بينهما لا يربح "2، ولم يكتف ابن عجيبة في إثبات نسبه لذوي الفضل، والشرف من العلماء، والأولياء، بل اهتم اهتماما بالغا بتأكيد نسبه الشريف لآل البيت مستندا في ذلك على المنامات، والمكاشفات مما يوحى بأن المنام، والرؤية والمكاشفات، تعد من بين المصادر المحورية للمعرفة، والتحقق عند المدلل ابن عجيبة، حيث أورد في فهرسته أمثلة عديدة سأكتفى بذكر واحدة منهما هي قوله: " ولقد رأيت النبي صلى الله عليه وسلم في مسجده المقدس، فقال لى: " أنت الفقيه ابن عجيبة ؟ فقلت له:نعم أنا عبدكم أحمد بن عجيبة، في رؤيا طويلة. [ وقال لى أنت ولدي حقا لا تشك ] "<sup>3</sup>، وفي هذا الصدد يطرق لنا تساؤل مفاده ما بواعث هذا الاهتمام البالغ لابن عجيبة بنسبه ؟! على الرغم من تناقض هذا الفعل مع روح التوجه العرفاني الذي يستندا بالأساس للفعل التنسكي باعتباره هو المدرج الوحيد للرقى في مقامات السمو الإلهي، كما أن الرقى النّسبي لا يحظى بالاهتمام ضمن أبجديات الفعل الصوفي، ومما يمكن أن نفسر به هذا التوجه عند ابن عجيبة ما ذهب إليه الباحث عبد الجحيد الصغير حين قال: "إن الشعور، أو الوعى بالشرف ليس وعيا بعامل عنصري، بل هو بالأولى وقبل ذلك، وبعده وعى بالمسؤولية الأخلاقية، والقيادية، وهذا هو سبب محاولة ابن عجيبة، ورغبته في تحقيق نسبه الحسني "<sup>4</sup>، وقد تفطن في نهاية تشريحه لهذه الإشكالية النسبية حين أشار إلى أن الأصل في شرف الإنسان هو دينه، وتقواه، فيقول: " وبعد هذا حسب المرء دينه، وشرفه، وتقواه "<sup>5</sup>.

1 ) ابن عجيبة، الفهرسة، مصدر سابق، ص 17.

 $<sup>^2</sup>$ للصدر نفسه، ص $^2$ 

<sup>3)</sup> المصدر نفسه، ص 17.

<sup>4)</sup> عبد الجيد الصغير، إشكالية إصلاح الفكر الصوفي، دار الآفاق الجديدة، (الدار البيضاء – المغرب)، ط 01، 1988، ج 01، ص 118.

<sup>5)</sup> ابن عجيبة، الفهرسة، ص 19.

لقد نشأ ابن عجيبة في بيت عُرف بالتقوى والزهد، والصلاح، والكرامات، فعندما تحدث عن جدته لأبيه، وأمه السيدة فاطمة بنت الولي الزاهد إبراهيم بن عجيبة ذكر أنحا كانت صاحبة كرامات، ومكاشفات، وصاحبة إغاثة في البر، والبحر وفق ما سمعه، ومن ذلك حكاية إغاثتها لبحارة سفينة استغاثوا بما عندما أحيطوا من طرف النصارى ظلما 1، كما ذكر بأن قبرها مشتهر يتبرك به بفناء مسجد الخميس بأعجيبش بمحاذاة قبر الولي سيدي عبد الله بن عجيبة والسيدة فاطمة بنت إبراهيم المذكورة سلفا هي زوجة جده الحسين الحجوجي، أما والدها فهو الصالح المكرم سيدي إبراهيم بن عجيبة، وقد نقل عنه المدلل ابن عجيبة أنه كان صاحب مكاشفات، وكرامات من بنينها مكاشفاته للمرأة الحامل التي توحمت بثوره، فذبحه من أجلها ق.

أما أبوه فلم ينقل عنه أي كرامات، أو حوارق عرفانية سوى أنه كان صالحا تقيا، حلويا لا يجلس إلا وحيدا مشتغلا بقراءة القرآن لأنه لم يحفظه صغيرا، فندم على ذلك في كبره فاشتغل به حين كان يبيت اللية يوقد النار، ويقرأ القرآن 4. ولما انتقل للحديث عن أمه التي تنتسب لآل بني عجيبة أشار إلى أنها كانت ناسكة متعبدة شديدة الخوف من الله، ودأبت على ترديد الأذكار والأوراد، فكانت تقرأ الزروقية بكرة وعشيا، وتصلية ابن مشيش، وأوراد أخرى، ثم يذكر أنها كانت تؤثر مملأ جل وقتها بذكر الله، والحرص على فعل الخير، كرما، ورحمة، وشفقة بجميع الناس فكانت تؤثر على نفسها لتهب غيرها 5، وبعد الحديث عن عائلته، وورعها، وصلاحها ختم كلامه في نهاية هذا التبحيل قائلا:" وبالجملة فالصلاح في أسلافنا قديم، وأما العلم، والتحقيق فما ظهر فينا إلا في هذا الزمان، فلله الحمد، وله الشكر على ما أولى، وأجزل "6.

<sup>1)</sup> ينظر ابن عجيبة، الفهرسة، ص 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ينظر المصدر نفسه ص، 22.

<sup>3)</sup> ينظر المصدر نفسه، ص 22.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) المصدر نفسه، ص 23، 24.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) المصدر نفسه، ص 24.

<sup>6)</sup> المصدر نفسه، ص 25.

وعلى ذكر أُمّ المدلل ابن عجيبة، فقد أورد أن دورها في تنشئته كان مركزيا، إذ ربته على قيّم التدين، والزهد، والصلاح منذ الصغر، فكان محافظا على الصلاة وهو لا يعرف القراءة بعد، فضلا عن محبته للخلوة، والوحدة منذ أن كان طفلا، فكان لا يشارك أقرانه في اللعب، ولا يقارهم لله للارجة ملفتة، أوجبت الإنكار عليه من طرف بعض النسوة، والتعجب من سبيله الانعزالي في هذه الحياة، وهو لا يزال يافعا، يقول في هذا المشهد العجيب: " وكنت والحمد لله ألهمني الله الخلوة، والوحدة لا ألعب مع الصبيان، ولا ألتفت إلى ما هم فيه حتى كان بعض النساء يعاتبني على ذلك، ويقول لي: يا فلان الوحدة إنما هي لله، فقم تلعب مع الصبيان، فلا ألتفت إليهن" أ، وقد شغف المدلل منذ صباه بطلب العلم، وثما أسهم في هذه الرغبة المبكرة هي تربيته الدينية الحريصة التي أحاطته بها والدته، فكان قد حفظ القرطبية أن قبل ختم القرآن وهو لا يعرف حتى اسمهما، ونقل عن نفسه أنه كان يرعى الغنم على سنة الأنبياء، فيشتغل أثناء الرعاية بقراءة الكتب، وقد مكث على هذه الحالة مدة لابأس بها قبل أن يسافر لتصحيح القراءة، وتعلم بقراءة الكتب، وقد مكث على هذه الحالة مدة لابأس بها قبل أن يسافر لتصحيح القراءة، وتعلم التجويد، بعد حفظه للقرآن ق.

## 3-1 مرحلة الارتحال في طلب العلم الظاهر:

عندما بلغ ابن عجيبة سن التاسع عشر شرع في دراسة العلم الظاهر، وقد كانت أول رحالاته العلمية بعدأن وطا تكوينه بالعلوم الشرعية الأولية في مسقط رأسه إلى مدينة القصر الكبير، حيث تعلّم على أحد علمائها الشيخ السملالي، ويذكر في سبب انتقاله إلى القصر الكبير ما يلي:" وسبب ذلك أني كنت أقرأ القرآن في قبيلة بني منصور بمدشر دار الشاوي عيى الفقيه الصالح سيدي محمد أشمل، وقد شهدت له بركة عظيمة في الفتح، فلما كان ذات يوم راح إلينا الفقيه الصالح العالم الناسك سيدي محمد السوسي السملالي على قدر لما سبق في الأزل من صحبته، وذلك أنه كان مقيما بالقصر الكبير يدرس العلم، فلما تقدم سبق في الأزل من صحبته، وذلك أنه كان مقيما بالقصر الكبير يدرس العلم، فلما تقدم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ابن عجيبة، الفهرسة، ص 26.

<sup>)</sup> القرطبية نظم لقواعد الإسلام الخمس تنسب ليحي أبي العباس القرطبي الأنصاري المتوفى سنة  $^2$  هـ.

<sup>3</sup> ابن عجيبة، الفهرسة، ص 26، 27. <sup>3</sup>

لأهله بقبيلة أنجرا مرّ بنا، فلما نزل عندنا وصلينا المغرب جلست بين يديه، فما زلت أسأله عن مسائل العلم، وأبحث معه إلى العشاء، فلما رأى قريحتي، ولوعتي في العلم سأل عني، فقالوا له: هو من أولا ابن عجيبة، فقال: مثل هذا لا ينبغي أن يترك هنا، أو كلاما نحوه، فقال لي: تذهب معي إلى القصر لقراءة العلم فثم من هو أصغر منك، فقلت له: نعم أوطاش عقلي من الفرح"، وقد وجد ابن عجيبة في هذه الرحلة ما يحقق طموحه المعرفي، وضمه العلمي، فاندمج في رحاب العلم اندماجا كليا، وفني في طلبه فناء ملفتا، وقد أفرغ وقته كله للعلم، والعبادة، وأضحت أيامه حبيسة الدراسة، والتنسك، والمطالعة إلى حد أهمل فيه نفسه، وقد كان شيخه يلقبه بالبهلي لما رأى منه من الاجتهاد المضاعف الذي أثر سلبيا على صحته، فمرض على إثر ذلك، وأصيب بالحمى، فرجع إلى بلدته مرغما، بعد أن قضى عامين متفرغا لتدارس العلم، وتحصيله أوقد أسهم هذا التكوين ألأولي في بناء شخصيته العلمية، والعرفانية فيما بعد ليصبح من أبرز متصوفي، وعلماء تطوان، إذ الملاحظ من هذه الرحلة الأولى أن ابن عجيبة كان حريصا حرصا شديدا على تحصيل العلوم، وإقران ذلك بالتعبد.

لم يلبث ابن عجيبة بقبيلته طويلا حتى عاود مغادرتما متوجها إلى مدينة تطوان بالنظر لتعلقه المزمن بطلب العلم، وقد وجد في تطوان ما كان يصبوا إليه، إذ كانت تزخر هذه المدينة بحركة علمية نشطة بفضل تواجد عدد كبير من الزوايا، والعلماء، ومن أشهر هؤلاء العلماء الذين لعبوا دورا بالغا في تفعيل هذا الحراك المعرفي، والثقافي: الشيخ محمد بن عبد السلام بناني من فاس، والشيخ أبا العباس أحمد الورزازي الذي كان يوصف بأنه أعلم الناس<sup>3</sup>، وقد ترك الورزازي أثرا كبيرا في الحركة المعرفية في تطوان، إذ يعد ابن عجيبة من أحد المتأثرين بعقليته المتحررة.

وهكذا فقد وحد ابن عجيبة في تطوان البيئة الثقافية المثلى التي تواكب رغبته العلمية، فاشتغل بطلب العلم واستغرق كل أوقاته فيه، ويذكر أنه لحقته فاقة شديدة بسب تفرغه للعلم،

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، الفهرسة، ص 29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ينظر: المصدر نفسه، ص 30.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) محمد داود، تاریخ تطوان، ج3، ص 162.

واستحيائه طلب المعروف من غيره، وقد ظل على هذا الوضع مدة إلى أن أرسلت له والدته الطعام الذي يسد به جوعه، ويدفعه عنه الفاقة، ولكن يبدو أنه كان يجد حلاوة في هذه المعاناة إذ يقول في ذلك: "لكن حلاوة العلم، ولوعته غيبت عني مرارة الفاقة "1، وقد تلقى المدلل ابن عجيبة في تطوان مختلف العلوم، والمعارف على يد علمائها، ومن أبرز هذه العلوم علوم الفقه، وأصوله، وعلوم اللغة خاصة النحو، والحديث، والتفسير، والمنطق، وغيرهم، ولم يغفل ابن عجيبة طيلة هذه الفترة عن مزواجة العلم بالعبادة، والتنسك، والتزام عزلة الناس، إذ يقول في صدد ذلك: "و انت قراءتي، والحمد لله كلها ممزوجة بالعبادة، لم نترك قيام الليل إلا نادرا، وكنت أقسم الليل ثلاثا: ثلثا للنوم، وثلثا للتهجد، وثلثا للمطالعة، وكنت ألفت الوحدة، فما كنت أسكن إلا وحدي للتفرغ للعلم، والعبادة". إن انطواء المدلل على نفسه ينم عن نزعته التأملية التي كانت تصطبغ بشيء من القلق الروحي، وهو الإرهاص الذي بدأ يمهد لنقطة انعطافه العرفاني فيما بعد.

وعلى غرار ما كان شائعا لدى الطلبة في المغرب سافر ابن عجيبة إلى مدينة فاس حاضرة العلم، وقد كانت هذه الرحلة بعد وفاة شيخه الجنوي، وقد أخذ عن مختلف علمائها علوما عديدة كعلم الفرائض، والنحو، والحديث، والتفسير، كما أخذ عن بعضهم سردا حكايات بعض الصالحين، ومناقبهم 3، وبعد هذه الرحلة عاد بان عجيبة إلى تطوان ليشتغل بالتدريس، والعبادة ثم التحول من الاشتغال بعلوم الظاهر إلى مرحلة التأمل، والاصطلام الباطني، على يد شيخه سيدي عمد البوزيدي، يقول في ذلك: "ثم رجعت إلى تطوان، فاشتغلت بتدريس العلم، وذكر الله تعالى فردا، وجماعة حتى أخذ الله بيدي بملاقاة الشيخ شيخنا العارف الرباني الفرد الصمداني سيدي محمد البوزيدي الحسني، وشيخه قطب التربية النبوية، وأصل مادة الطائفة الدرقاوية "4، ويرى المدلل ابن عجيبة أن تحوله التدريجي من علوم الظاهر إلى علوم الباطن

 $<sup>^{1}</sup>$ ابن عجيبة، الفهرسة، ص  $^{0}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المصدر نفسه، ص 32.

<sup>32)</sup> ينظر: المصدر نفسه، ص 32.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) المصدر نفسه، ص 32، 33.

كان مبدؤه العمل، المتبوع بمعانقة أحوال العارفين لتحقيق ثمرة هذا العلم، والوصول إلى حقيقته، ومنتهاه؛ لأن "ثمرة العلم العمل، وثمرة العمل الحال... فعلم بلا عمل وسيلة بلا غاية، وعمل بلا حال سير بلا نهاية "1، وتعد هذه المرحلة من المراحل الحاسمة في حياة المدلل، ومشواره العرفاني، بالنظر لما واكبها من أحداث، وظروف أحاطت بهذا التحول، وأظهرت قلقا روحيا لديه تجلّت ملاحمه في ظرف وجيز على سلوكاته الملفتة، وعزلته المفرطة التي استرعت انتباه من حوله.

## 4-1 مرحلة الاصطلام الروحي والمعراج الباطني:

أثناء الحديث عن رحلات المدلل في مسعى تحصيل العلم تمت الإشارة إلى اجتهاداته التعبدية التي كانت مقرونة تلازميا بهذا النهم المعرفي، وقد تطورت في المراحل الأخيرة هذه التنسكات إلى تأملات كونية، وعزلة تدبرية، بل وحتى قلق روحي بدأ ينتاب مكامنه الداخلية، ويفهم من ذلك أنه لم يجد في غزارة العلم الظاهري الذي حصّله ما يشبع تساؤلاته الكونية الموصلة إلى الله، لذلك فقد بدأت نفسه تنهيأ تدريجيا لتغيير المسالك التقربيّة، ومن معالم هذا التغير المحوري في سلوك ابن عجيبة ما أشار إليه الباحث حسن عزوزي: 2

1-كثرة التفكير، والتأمل التي ميزت مسيرته العلمية بعد أن تجاوز سن الثلاثين، وقد صحب ذلك شيء من الاضطراب الروحي، الذي يعكسه شدة ميله للتعبد، والتهجد، والعزلة، والتفكير في أسرار الوجود، ومشكلاته، وهو ما دفعه لقراءة بعض الكتب العرفانية لعله يجد فيها ما يدفع عن هذا القلق الروحي.

2- وفي خضم بداية هذا التيه الروحي لابن عجيبة، وحاجته إلى ما يحقق رغبته في المعرفة اللدنيّة، التقى بشيخه محمد بن الحسن الجنوي الذي كان له أثر بليغ في بناء شخصيته العرفانية، وقد أخذ عنه بعض كتب التصوف، وأعجب بسلوكه، ودروسه، وحياته التي كانت تصطبغ بطابع الزهد، والتصوف.

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، الفهرسة، ص 40.

<sup>2 )</sup> حسن عزوزي، الشيخ أحمد ابن عجيبة ومنهجه في التفسير، مرجع سابق، ج1، ص 152.

3- تأثره العميق بكتاب الحكم العطائية، والذي كان سببا محوريا في تغيير مجرى حياته الفكرية، وقد أشار إلى هذا الأمر في فهرسته حين قال: "وسبب انتقالنا من العلم إلى العمل أنى وجدت نسخة من الحكم لابن عطاء الله عند بعض الأصحاب، فنسختها ثم طالعت شرح ابن عباد، فلما طالعته زهدت في العلم الظاهر، وانتقلت إلى العبادة، والتبتل لذكر الله، والصلاة على رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثم حببت إلى الخلوة، وأبغضت الدنيا، وأهلها، فكنت إذا أقبل على أحد فررت منه... "1، ولقد كانت رحلة عودة ابن عجيبة من فاس بعد زيارته لشيوخه، منعطفا حساما في بدايات انتقاله للعالم العرفاني، ففي طريقه إلى تطوان عرّج على قبيلة زروال معقل الطريقة الدرقاوية، قصد ملاقاة زعيم الطريقة الشيخ مولاي العربي الدرقاوي، وتلميذه الشيخ محمد البوزيدي، وقد سرد ابن عجيبة فحوى لقائه الأول بالشيخ الدرقاوي، والذي يُفهم منه أن الشيخ الدرقاوي كان يرغب بشدة في ضم ابن عجيبة للطريقة باعتباره أحد أبرز علماء تطوان، فضلا عن حاجة الطريقة لعالم بارز ينشر أفكارها، ونهجها، ويصدح بها، نظرا لأن الشيخ الدرقاوي، وتلميذه البوزيدي لم يكونا على درجة كبيرة من العلم الظاهر، وقد عمل الشيخ الدرقاوي، وتلميذه البوزيدي على اقتناص نزعة المدلل الروحية نحو علوم الباطن، ليوجهاه نحو هذا النهج الصوفي، عن طريق التلميح، والمدح، والدعاء، يقول في هذا الصدد ابن عجيبة: "فلما قدمت عليهما فرحا بي فرحا شديدا، ونظرا إلى نظرة تغني، فلقيت أولا سيدي محمد رضي الله عنه، فقال لي بمجرد لقيته: جعلك الله كالجنيد يتبعك أربع عشرة مائة مرقعة... ثم ذهب بي إلى مولاي العربي، فلما زرته قال لي: جعلك الله كالجيلاني، فقال له سيدي محمد: أنا قلت له كالجنيد، فقال: يجمع بينهما إن شاء الله، **فوجدت لدعائهما بركة عظيمة، وبركة كبيرة** "<sup>2</sup>، وقد انصرف عنهما ابن عجيبة، وهو في وضع وجدابي مغاير تماما لما كان عليه قبل هذه الرحلة، إلى درجة أن لمس الناس من حوله هذا التغير

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، الفهرسة، مصدر سابق، ص 40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المصدر نفسه، ص 45.

فكانوا يقولون عنه كما أورد في فهرسته: "جاء فلان في هذه المرة في حالة أخرى غير ماكنا نعرف"1، يذكر أن ابن عجيبة قبل أن يغادر مجلس الشيخ الدرقاوي عبر له عن صحبته للشيخ دون أن يأخذ عنه ورد الطريقة الذي يؤكد الانتماء الرسمي لها، وقد تواصلت المراسلات بعد هذا اللقاء بين الشيخ البوزيدي، والمدلل ابن عجيبة فترة طويلة، حاول فيها البوزيدي أن يستميل ابن عجيبة للطريقة الدرقاوية، مستغلا اضطرابه الروحي، وقد ضاعف من مراسلته ناصحا أياه بالبحث عن شيخ مرب، أو بالقدوم إليه من أجل الوصول إلى بر السكون الروحي، ومن بين ما كتبه البوزيدي لابن عجيبة في إحدى رسائله العديدة: "إن أردت مفاتح العلوم، ومخازن الفهوم، فعليك بالقدوم"<sup>2</sup>، وقد ظل المدلل طيلة هذه الفترة مترددا في الولوج إلى هذا العالم الجديد، إلى أن قدم إليه شيخه محمد البوزيدي بنفسه، وقد كان لهذا القدوم أثر بالغ على نفسه، وهو القدوم الذي استسلم فيه ابن عجيبة لشيخه معلنا دخوله لعالم التصوف، إذ يقول في هذه الحادثة بعد مراسلات البوزيدي، وطلبه أياهمرارا القدوم إلى معقل الطريقة إلا ابن بان عجيبة لم يتمكن ذلك القدوم: "حتى قدم علينا بنفسه رضى الله عنه فلقننى الورد، ثم نهضت على يده جزاه الله عنا أحسن جزائه، ولما لقنني قلت له: أنا بين يديك افعل بي ما شئت "3، وبذلك انتقل ابن عجيبة من عالم الظاهر إلى عالم الباطن سنة 1208 ه4، وقد انبثق عن هذا التحول تبدل نظرته للكون، والحقائق، وسر الوجود، فضلا عن أولويات التنسك، ومساراته، وقد واظب بعد هذا الانتماء على زيارة شيخه البوزيدي، والتردد عليه حتى تم له الفتح الكبير كما يقول3.

وقد مرت مرحلة ولولوج ابن عجيبة لهذا العالم بامتحانات عديدة على يد مشايخه عبر مبدأ خرق العوائد، ومطالبته بأن ينفذ طقوسا طرقية اختبارية تدهش من رآه، وتثير الغرابة عند معارفه، والهدف من ذلك هو ترويض نفسه، وتهذيبها، وإسقاط نزواتها، وإذلال عزتها، وكبريائها التي

<sup>1 )</sup> ابن عجيبة، الفهرسة، مصدر سابق، ص 45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المصدر نفسه، ص 45.

<sup>3 )</sup> المصدر نفسه، ص 46.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) محمد داود، تاریخ تطوان، ج 6، ص 243.

تتعارض مع حقيقة التصوف المؤسس على التذلل، والتواضع، واستصغار الذات، يقول في ذلك: "فلما قبضت الورد من شيخنا البوزيدي رضي الله عنه لبست جلابة غليظة... فلما رآني الشيخ بها فرح فرحا شديدا، وتحقق أنه سيفتح علي في أسرار الحقائق... فدخلت المدينة بتلك الجلابة، والفقراء معي يذكرون الهيللة، والناس ينظرون ويتعجبون، فلقد سمعت نفسي من داخل تغوت، وتصيح، والعرق يسيل مني لأن هذا أول خرق رأته" أو وقد أمره بعد ذلك شيوخه بخوارق متدرجة كوضع السبحة الغليظة في عنقه، ولبس المرقعة، وغسل ثياب الفقراء، ثم التسول عند أبواب المساجد، والحوانيت، والأسواق، وتنظيف الأسواق، وكنسها، وكوب الحمار... الخ.

بعد أن نجح ابن عجيبة في هذه الامتحانات التطهيرية، وتأكد إخلاصه في الانتماء، وتفانيه في حدمة شيوخه، أمره شيخه البوزيدي بالتفرغ للدعوة، ونشر تعاليم الطريقة الدرقاوية، "وما فتح الله علينا في علم الحقيقة أذن لي الشيخ في الخروج إلى تذكير عباد الله، وتلقين الأوراد" ولقد خرج المدلل مع جماعة من الفقراء في رحلة دعوية أخلاقية لتذكير الناس، ودعوقم إلى تعاليم الطريقة، وقد كُتب لهذه الدعوة النجاح عبر الاستجابة الواسعة للناس الذين تابوا، ورجعوا إلى دين الله أفواجا، وعُلقت التسابيح في الأعناق، وكثر اللهج بذكر الله في كل مكان، وشاع الخبر بدعوته، وحركيتها النشطة ، وقد خرج ابن عجيبة مرات عديدة بعد نجاح هذه الرحلة حيث تعرض في بعضها للنبذ، والطرد في بعض المناطق المغربية، بل وحتى الرشق بالحجارة لكنه استمر في دعوته إلى وصلت المناطق الداخلية، وقد عمل بعض أعداء طريقته على نشر الإشاعة حولها وتنفير الناس منها، وكان ذلك سببا في دخوله السجن مع أخيه، وبعد خروجهما، استطاع ابن عجيبة،

\_.

<sup>.54 ،53</sup> ص ابن عجيبة، الفهرسة، مصدر سابق، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المصدر نفسه، ص 54، 55.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) المصدر نفسه، ص 49.

<sup>4)</sup> سعيد باهي، مقال بعنوان: الشيخ ابن عجيبة العالم المتجرد، مجلة الإشارة، شهرية تعنى بالشأن الصوفي العدد 31، فبراير 2007، ص 21.

واتباعه الوصول بدعوته إلى منطقة سلا، والرباط، ولقد استنهض النجاح الذي وصلت إليه الدعوة الدرقاوية مراكز القوة في تطوان، والمتمثلة في الحكام، والعلماء، والأعيان، والأشراف، فعملت جميعها على وأد هذه الحركة، وصد هذا المد العجيبي الدرقاوي، ومصادرته، بالنظر لما يشكله من مخاطر على مصالحهم أ، إذ يذكر ابن عجيبة أنه تعرض لكل مظاهر الظلم، والاستبداد، والقهر مع أتباعه بسبب تهم كاذبة، ومزورة ضدهم، يقول في ذلك: " لما ظهر الطريق، وانتشر ذكر الله في البلاد نقم علينا بعض من ينسب إلى وزان، فعمل علينا بينات جلها زورية بأحوال ظلمانية يريد بذلك إطفاء نور الله، والله متم نوره "2، وقد تعرض بعدها المدلل، وأصحابه لعدة مكائد أدت إلى إجهاض دعوته، وغلق زواية الدرقاويين، ومحاكمتهم، ثم تفريقهم، وظل ابن عجيبة مطاردا لفترة طويلة، من مكان إلى آخر، وحيثما حل يتم إحراق بيته، إلى أن استقر سنة 1214 هـ بالبادية في تطوان، وعرفت حياته بعد ذلك بعض السكون تفرغ فيه للتأليف، والكتابة 3، وقد تركما يزيد عن ثلاثين مؤلفا جلها في التصوف، من أشهرها: البحر المديد في تفسير القرآن الجيد، إيقاظ الهمم في شرح الحكم، أزهار البستان في طبقات العلماء والصلحاء والأعيان، معراج التشوف إلى حقائق التصوف، الفتوحات الإلهية في شرح المباحث الأصلية، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمةالآجرومية 4، والكتاب الأخير جمع فيه المدلل بين النحو، والتصوف، وهو المصنف الذي يستهدفه البحث بالدراسة.

ويبدو أن المدلل قد أحس بقرب أجله، فكتب عن ذلك وفق ما نقله محمد داود ما يلي: "وهذا آخر العمر، وقد انصرف، والحمد لله في طاعة الله بلا حول مني، ولا قوة، وأنا أرجو من الله أن يدخلني من باب الكرم لا من باب العمل؛ حتى نلقى الله بالله، إنه سميع قريب

1) زبيدة بن علي الورياغلي، كتاب البحر المديد في تفسير القرآن الجميد (سورة الفاتحة دراسة وتحقيق)، سليكي أخوين، طنحة - المغرب، ط 01، 2013، ص 45، 46.

<sup>2)</sup> ابن عجيبة، الفهرسة، مصدر سابق، ص 57.

 $<sup>^{3}</sup>$  (بيدة بن علي الورياغلي، كتاب البحر المديد في تفسير القرآن الجحيد ( سورة الفاتحة دراسة وتحقيق)، ص  $^{50}$ ,  $^{50}$ ,  $^{60}$  المرجع نفسه، ص  $^{60}$ .

مجيب"<sup>1</sup>، وقد توفي رحمه الله يوم الأربعاء السابع من شوال سنة 1224هـ<sup>2</sup>، بدار شيخه محمد البوزيدي بغمارة زائرا، ودفن عنده، ثم تمّ نقله إلى أنجرا بتطوان بطلب من أصحابه، فأخرجوه ليلا خوفا من أهل غمارة، وقد استقبلته ابنته، وأهله، وأصحابه، وأقاموا له ضريحا في زاويته المسماة الزميج بأنجرا. <sup>3</sup>

### 2- مركبات الوعى الصوفى عند ابن عجيبة:

يتركب الإدراك العرفاني عند المدلل ابن عجيبة على مخاطبة القلب باعتباره محل التلقين، والاستبطان، ويمثل القلب ضمن هذا النسق الروحي في تفاعلاته مع المعرفة اللّذنية كفاءة البصيرة التي بمقدورها مقاربة كل الخطابات الذوقية المكسوة بهاجس الغموض النسقي، سواء كان الغموص تأصيليا مبنيا على ذاته، أو تغميضا مفتعلا مبنيا على معطى ظاهري، ومن هذا المنظور تأخذ المعرفة طابعا نورانيا يتساوق مع منافذ الجحرى الصوفي الذي يستدعي منهجا كشفيا يستحضر كل هذه المكونات، ولذلك تم انتداب الكشف القائم على المشاهدة لبسط حقائق هذه المعرفة المسبوقة بفصل من الافتتان والتثبت وخرق العوائد، ولذلك عادة ما ينتاب المكاشف غشاء من الدهشة والحيرة.

#### 1-2 المعرفة دهشة وحيرة كشف ومشاهدة:

تمثل الدهشة في صراط الاعتلاء النوراني عتبة وسطى بين تجربتين متناقضين عند المتصوف، لكونها انعكاسا لتوتر يشعر به السالك عند تقبل المعرفة الكبرى المسبوقة بهالة من التأمل الخارق، والرؤية المغايرة لزوايا الكون، وقد تكون الدهشة والحيرة غاية أساسية للمعرفة اللّذنية كما يقول التستري: "المعرفة غايتها شيئان الدهش والحيرة "4، فتميز المعرفة بطابع الدهشة والحيرة منبثق

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) محمد داود، تاریخ تطوان، ج 6، ص 255.

<sup>2)</sup> عبد الحي بن عبد الكبير الكتاني، فهرس الفهارس، تح: إحسان عباس، دار الغرب الإسلامي، بيروت - لبنان، ط 02، 1982، ج 02، ص 854.

<sup>3)</sup> ينظر: زبيدة بن على الورياغلي، كتاب البحر المديد في تفسير القرآن الجيد، مرجع سابق، ص 68.

<sup>4)</sup> عبد الكريم القشيري، الرسالة القشيرية، ج2، ص 285.

عن ارتباطها بموضوعات لانهائية فضلا عن طلبها لأفق الذات الإلهية، وقد مرّ ابن عجيبة بما يوازي هذا الظرف في مرحلة الاصطلام الروحي لما انتابه وضع من القلق والتيه والتأمل كما سلف؛ فكان ذلك مؤدى لخيار الخلوة التي تتيح له تهدئة روع الاضطراب الوجداني، يقول في ذلك: "وانتقلت إلى العبادة والتبتل لذكر الله، والصلاة على رسول الله على، ثم حببت إلى الخلوة وأبغضت الدنيا وأهلها "1، فالحيرة بديهة تغلب على قلوب العارفين لحظة التأمل لتوقظ فيهمرغبة الركون إلى عوالم السرور وقد عدّها ابن عجيبة من ملامح التعرف على أولى الوصول، بل عتبة متناهية في إدراك القوم لحقائق الألوهية، "ومنهم من يغلب عليه الدهش، والحيرة، قال بعضهم: أعرف الناس بالله أشدهم تحيرا فيه"<sup>2</sup>، وقبل الحيرة والدهشة يرد التحيّر مقاما نازلا على وجد الطالبين ليعقد في أفئدتهم فيوضا من الترقب بعد طول تعقب لصراط العروج الروحي، فيكون بذلك هذا التحيّر عتبة بدئية لمسار المعرفة الصوفية، "وقد سئل بعضهم عن المعرفة ما هي؟ فقال: التحير ثم الاتصال ثم الافتقار ثم الحيرة"3، ولا تتحقق الدهشة ألا بعد العطاء، فإنّ الله إذا أعطى أدهش؛ لذلك فالدهشة تجسد مشهدا من مشاهد اللقاء الصادم الذي يتجاوز العقل، ويفوق الحواس لما في الملاقاة من الهيبة، والافتتان لأنها "سطوة تصدم عقل المحب من هيبة محبوبه إذا لقيه عند الإياس لم يجد لها عاهة إذا انقضت"4، فالملاحظ من هذا الاجتزاء إن المعرفة الصوفية عند ابن عجيبة مرتبطة في مسار تواردها بوضع سيكولوجي حركي تتنازل فيه المواهب استنادا لمقام الوقوف اللحظي، وهو ما سيعطينا تفسيرا لجملة التباينات الدلالية لذات الوعاء الدلالي عند اقتران الدال بالمدلول في وضع الإنشاء العرفاني، كما أن التدليل وفق هذا النسيج الروحي يعطى انطباعا شاملا بأن المدلولات لا تخضع لاشتراطات مقيسة، وانحرارا عن الظرف تأخذا المعرفة الصوفية ذات السمات التحيينية، يقول ابن عجيبة في ماهية هذه المعرفة: "المعرفة

1 ) ابن عجيبة، الفهرسة، مصدر سابق، ص 57

<sup>.324</sup> أبن عجيبة، إيقاظ الهمم في شرح الحكم، ص $^2$ 

<sup>3)</sup> الطوسي، اللمع في التصوف، ص 368.

<sup>4)</sup> المصدر نفسه، 367.

هي التمكن من المشاهدة واتصالها، فهي شهود دائم بقلب هائم، فلا يشهد إلا مولاه، ولا يعرج على أحد سواه مع إقامة العدل وحفظ مراسم الشريعة" أن فمؤدى هذا المنظور السمائي للمعرفة يتركب على خرق المشاهدة التي تكشف عن جوهر الحقائق غير المحدودة، كما أن اشتراط الاتصال يضفي على الكشف عامل الدوام الذي يجلي مفردات المكشوف بكل تلويناتها لكون المشاهد ظرفية خاضعة للترقي، ولا يواكب هذه الدينامية العرفانية إلا قلب هائم في فضاءات التعلق الإلهي، فهو لا يرى سوى الله في كل المقترفات الدنيوية إذ يتأسس عمله بداء وانتهاء على حفظ مراسم الشريعة باعتبارها موطعًا استباقيا لكشف معالم الحقيقة كما سلف، فالمعرفة الصوفية عند صاحب المتن عيان تفاوتي يتأسس على صراط المعراج الصوفي مجاراة لمراحله الكبرى إسلاما ثم يعند صاحب المتن عيان التمثيلي الذي ورد في الفصل السالف.

إن إدراك كينونية المعرفة العجيبية وروافدها وسياقاتها هو الذي يبني الصورة المثلى لمقاربة الفعل التدليلي عند ابن عجيبة على الصعيد الكلي أو إسقاطا على حالة التدليل النحوي، وتكميلا لهذا التأسيس تبرز ضرورة الإحاطة بالسلوك اللغوي لدى المدلل ورؤيته الداخلية لمستويات المعنى في مختلف المنجزات العرفانية.

### 2-2 الوعى اللغوي بين التدليل والفهم:

على الرغم من سمة الانطواء الروحي لدى المتصوفة إلا أن قصدية التبليغ عن تجربتهم تبقى من المقاصد الكبرى للمذهب، ومما يدفع بحجية هذا الاستنتاج هو إقامتهم لجهاز دلالي شارح للغموض بكل مستوياته، فالتجربة الصوفية تجربة متعدية تنطلق من الاصطفاء الفردي الذي يبني بمكتسباته الباطنية أركان هذا السبيل، وتوجهاته الكبرى؛ إلا أن هذا الاصطفاء ليس مشاعا؛ بل هو فعل ترشيحي منبثق عن مسار روحي غزير بالإرهاصات التقبلية. وبين قصدية التبليغ وسمة التعدية المخصوصة ينشأ منتوج لغوي على نحو خاص يغري ظاهره الناسك المتحير عند منطلق العروج، ويغرق الخائض في بحر الكشف بعد الولوج.

•

 $<sup>^{1}</sup>$ ابن عجيبة، معراج التشوف إلى حقائق التصوف، ص $^{1}$ 

إن المتابع لمنحزات ابن عجيبة في سياق التدليل، والفهم يجد أن فكره يقوم على فعل الشرح أكثر من التصنيف، مما يوحي بأن إرادة الفهم هي أحد أهم الدوافع التي حركت رغبة الشارح في تفسير محتوى الأوعية اللغوية بما يتناسب مع سياقها العرفاني، وفي سياق هذا الشرح الإفهامي يعتمد ابن عجيبة في كشف الدلالات على استحضار نصوص صوفية مماثلة لمختلف العارفين على الرغم من التباين الزمني بينهم، والاختلاف التكويني للمعرفة عند كل عارف إذ" لم تمنعه هذه الاختلافات من عد النصوص الصوفية التي تضمنتها شروحه – على الرغم مما تبديه من تمايز في المظاهر – نصوصا تحمل نفس المعاني وتصدر عن نفس الوعي "أ، وإن كان هذا الاستنتاج الظرفي يحمل بعض التصادم مع جوهر الخطاب الصوفي المبني على التعدد، فما يقع من تجميع لنصوص متباينة ظرفا، ووعيا في إفهام واحد مباعد تمام البعد لفلسفة التدليل التي يفترض أن تقدم شروحا كثيفة لمنتوج واحد؛ إلا أن ما يفسر هذا الاختلاف هو تشطير هذا الخطاب إلى مستويين دلاليين، وكل مستوى منهما يقدم تفسيرا لأحد الوضعين، "لا يمكننا أن نفهم ما قام به الصوفي ابن عجيبة بل وغيره من الصوفية الشارحين الذين حددوا المعاني الصوفية وصنفوها وبوبوها على الرغم من اختلاف منتجها في الظاهر إذا لم نفترض صدوره عن بنية عميقة واحدة بين هذه النصوص، بنية عميقة تكون النصوص المشروحة، والنصوص الموظفة في الشرح مجرد بنيات سطحية مولدة منها لا تختلف عنها إلا في السطح "2.

إن ما يراد به من هذا الطرح الدلالي هو تغطية التباينات الدلالية بمفهوم جديد قد لا نجد له تأسيسا تفصيليا على مستوى فلسلفة اللغة الصوفية حتى وإن تلبس هذا التشطير الدلالي بمحور مركزية المعرفة المبتغاة في عمقها، وما يعبر عنه القوم هي تجليات سطحية للمفهوم العميق، لكن لو سلمنا بذلك فإنه سيفضي إلى إلغاء فاعلية الترقي، وسيرورة المقامات في تجسيد حالة المعرفة، وكميتها، فتصبح معرفة المبتدئ كمعرفة المنتهي لأن كل منها أدرك البنية العميقة، والاختلاف وقع فقط في التدليل على هذا التركيب العميق، إذ تصبح الإشكالية في النسق العرفاني إشكالية التدليل عن الإدراك بدل إشكالية الإدراك، وفي ظل هذا الناتج لن يكتسي الصراط العرفاني بأي ملمح

المنان، مستويات الوعي الصوفي عند ابن عجيبة العارف الشارح، أعمال ندوة الشيخ أحمد ابن عجيبة المفكر والعالم الصوفي، منشورات جمعية تطوان أسمير، ط 01، 01، 03، 03، 03.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المرجع نفسه، ص 64، 65.

يضفى عليه فرضية تفاوت الإدراك المؤسس على الجاهدة، والبذل للوصول إلى مصاف الحقيقة، فالحقيقة أصبحت متاحة، والاختلاف الموجود هو اختلاف التدليل عنها، وبذلك تسقط رؤية المقامات، وانبناء الكشف على مراتبها، وما يدفع بنا للاحتراز من هذا التصور هو فعل الشرح عند ابن عجيبة نفسه والذي مارسه بسلوك معاكس تماما حين يقدم شروحات متباينة لمنطوق لغوي واحد بحسب الظرف الزمني، ومحتوى الوعى المرتبط بذلك الظرف، وهذا ما نرصده عندما "فسر الفاتحة عن طريق الإشارة أكثر من ثلاث مرات في أزمنة مختلفة " $^{1}$  فقد وضع "تفسيرا مطولا للفاتحة، وآخر متوسطا، وثالثا صغيرا بالإضافة إلى تفسير رابع مغاير في البحر المديد "2°، وهذا ما يعزز المسار الطبيعي للإنتاج اللغوي عند ابن عجيبة والذي يتساوق كلية مع النزعة العرفانية المطردة، التي تخضع الإدراك للمقام فضلا عن انفتاح الدلالات، والمعاني، وعدم محدوديتها حتى لو تعلق الأمر بمدلِل واحد، فبالعودة مثلا لتفسيره لبعض الآيات نجد أنه يفترض أكثر من وجه تفسيري للآية، كما جاء في تفسير قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ "، يقول ابن عجيبة: "يا أيها الذين آمنوا إيمان أهل الخصوص اصبروا على حفظ مراسم الشريعة، وصابروا على تحصيل أنوار الطريقة، ورابطوا قلوبكم على شهود أسرار الحقيقة، أو اصبروا على أداء العبادة، وصابروا على تحقيق العبودية، ورابطوا على في تحصيل العبودية - أي الحرية -، أو اصبروا على تحقيق مقام الإسلام، وصابروا على دوام الإيمان، ورابطوا على العكوف في مقام الإحسان، أو اصبروا على تخليص الطاعات، وصابروا على رفع الحظوظ والشهوات، ورابطوا أسراركم على أنوار المشاهدات، واتقوا الله فلا تشهدوا معه سراه لعلكم تفلحون بتحقيق معرفة الله "4، فقد ساق لنا أربعة تفاسير لآية واحدة في موضع واحد، والتدليل بمذه الصورة يفرز إشكالا جديدا متعلقا بفاعلية مبدأ التلقى بالترقى، فهل هذه الكشوفات مرتبطة بلحظة كشفية واحدة عكست انبثاقات المقام؟ أم هي افتراضات تنزيلية موجهة للمتلقى وفق قصدية الشرح؟ لأن منهج الكشف سيختلف عن كل حالة

<sup>1)</sup> حسن عزوزي، الشيخ أحمد بن عجيبة ومنهجه في التفسير، مطبعة فضالة، المحمدية المغرب، دط، ج2، ص289.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المرجع نفسه، ص **289**.

<sup>3)</sup> سورة آل عمران، الآية 200.

ابن عجيبة، تفسير البحر المديد، م 1، ج 4، ص 457.

من الحالتين، ولكن هذا التعدد في مجمله يستحيب لروح التحليات المفتوحة عند القوم، "ولعل تركيز ابن عجيبة على نقل إشارات متعددة للآية الواحدة إنما هو تأكيد منه لتعدد الدلالات التي يمكن أن تثيرها الآية الواحدة، وبذلك تتقوى التفسيرات الإشارية التي تدل على صفاء التحليات الإلهية الواردة على حسب قرائن الأحوال "1، وما يمكن الانتهاء إليه هو أن تكاثف التدليل عن قضايا الظاهر عند ابن عجيبة في منجزاته اللغوية مرتبط بوعي التعدد، وعدم محدودية الدلالة، وقد يفرز الموضع الواحد معاني تفيض عن الوعاء الدلالي الذي وضعت له، وهو ما انتج تفكيرا دلاليا يواكب هذا الفيض الإفصاحي تمثل ذلك في طبيعة النظر للدال، والمدلول إذ تحولا في سياق هذا المنظور إلى ثنائية الأواني، والمعاني.

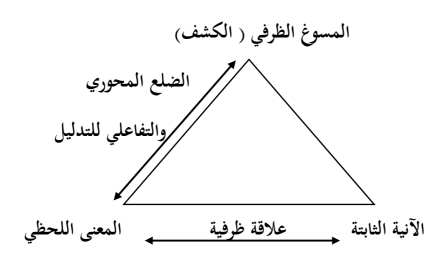
# 2-3 الأواني والمعاني وسيرورة المعنى:

إن اعتبار الدال مجرد آنية تتوالي عليها جملة من المعاني المتلاحقة بحسب الظرف الروحي يعد استراتجية تدليلية تواكب عمق التفكير العرفاني المبني على تحرر الدلالة باعتبارها خاضعة للذوق الروحاني، والتحربة الذاتية. كما يعكس هذا الموقف اللغوي سيميائيا مقولة السيميوزيسا لمكاثفة للمدلولات كما سبق التوضيح، والإسقاط بينها، وبين الاستراتجية الصوفية في الفصل الأول، ولقد حاول ابن عجيبة بحذه الرؤية أن يبدد تلك الروابط التقليدية بين الدال، والمدلول، وأن يحيل العلاقة إلى علاقة شحن، وتفريغ تواظبي بحسب الحاجات الروحية، يقول ابن عجيبة في توضيح هذا المنظور في صورته الشاملة المرتبطة بالكون باعتباره تدليلا عن حقائق كثيفة: "ويسمون هذه الأسرار التي قامت بها الأكوان معاني، ويسمون الأكوان أواني حاملة للمعاني، فلو ظهرت المعاني لاضمحلت الأواني، ومن وقف مع حسن الأواني حجب عن أسرار المعاني" وفي هذا الكشف نزوع إلى تحجيم الأواني (الدال) باعتبارها نمطا تمثيليا لصورة الظاهر السفلي، فلم يحمد المدلل الوقوف عند الأواني؛ لأن الاشتغال بدلالتها السابقة، أو مقاربة مركباتها اللغوية حرمان عقابي عن معانيها الكشفية، وهو الأمر الذي أعابه العارفون على أهل الظاهر، واعتبروه

<sup>. 288</sup> من عزوزي، الشيخ أحمد بن عجيبة ومنهجه في التفسير، ج $^{1}$ 

<sup>2)</sup> ابن عجيبة، إيقظ الهمم في شرح الحكم، ص 275.

سببا موثوقا لحجبهم عن الوصول إلى حقائق الدوال، لذلك فقد أقرّ ابن عجيبة بأنه: "لا عبرة عند المحققين بلحن الكلام، وإعرابه، ولا خطأ في رفعه، ونصبه من صوابه، وإنما العبرة بالمعاني دون القوالب، والأواني "أ، وبذلك ندرك أن التوجه العرفاني في بجاري التدليل لا يستند إلى أي من القواعد، والبنود اللغوية التي تؤطر التدليل خاصة على مستوى الدوال التي نُظر إليها على أنحا قاصرة عن حمل المعاني العرفانية، وأن توارد المعاني الكثيفة عليها هو نوع من التسوية الظرفية بين الدال، والمدلول إذ لا يمكن بأي حال أن يعكس الدال حقيقة المعاني المتوخاة من ذلك الشحن العرفاني، إلى درجة أنه لو تم شحن الأواني بكل حقائق المعاني لعجزت عن حمله، ولتبددت أمام فيوض المدلولات الإلهية، "فلو ظهرت الأسرار اللطيفة لتلاشت الكائنات الكثيفة "فهو ظهرت الأسرار اللطيفة لتلاشت الكائنات الكثيفة "فهو عند الأواني لأنحا مجرد وعاء ظرفي قاصر، والمخطط المصاحب يكشف هذه السيرورة الدلالية، ويبين أواصر هذا التدليل، وواقعيته:



إن الوعاء الدلالي لا يكتسى أي أهمية دينامية في تشكيل المعنى السياقي، فهو لا يعطى

<sup>.341</sup> أين عجيبة، إيقاظ الهمم في شرح الحكم، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص  $^{2}$  المصدر  $^{2}$ 

أي مؤشر تمايزي يضفي على الدلالة خصوصية المقام التدليلي؛ لأنه آنية قارة متكررة التوظيف بذات البنية على الرغم من تغاير المعنى الظرفي، أو المسوغ السياقي الجسد لأواصر الدلالة، لذلك فإن الأواصر بين الأواني، والمعاني أواصر ظرفية غير ملزمة، وبذلك تتحول محورية الدلالة من ضلع العلاقة بين الدال، والمدلول إلى الضلع الرابط بين المعنى، وملابساته، فيصبح المعنى هو المحور، وهو يفوق بتعاظمه الإنتاجي، والتنظيمي هيكل العلامة بكل عناصرها، " فالمعنى هنا مبدأ للتنظيم، فلا يمكن الحديث عن العلامة إلا باعتبارها أداتنا الرئيسية "أ، إذ العلامة في شقها الدالي هي مجرد أداة للتبليغ الصوتي، أو المرئي لجملة من الواردات الدلالية المتعاقبة بحسب سياقات بالغة التنوع أفضت إلى نشوء سيرورة دلالية تتمركز حول المعنى، ومسوغه الظرفي وفق مقولة السيميوزيس كما سلفت الإبانة.

لقد ولّد هذا النظر للتدليل جملة من المعطيات الكاشفة عن الوعي اللغوي عند ابن عجيبة مفادها أن المعاني متعددة، وكثيفة، ويتمركز التدليل عند المعاني (المدلول) مع اعتبار الدال بصورته المورفولوجية، أو اللغوية مجرد آنية لا اعتبار لنظامها التركيبي وصحتها؛ بل الاشتغال بذلك يعد نزوعا عن الدلالة الكشفية؛ لأن الدال، أو الآنية مجرد وعاء محدود لا يقوى على تحمل كثافة المدلول، والواقع أن مثل هذا النظر المدنس للدال، والمقدس للمدلول هو الذي دفع بعض المتصوفة على غرار ابن عجيبة إلى الاشتغال على دوال بعض العلوم كالنحو، فحاولوا تفريغ هذه الدوال من المدلولات الحسية الحاجبة، وتعبئتها بمنتوج عرفاني هو عين الحقائق كما يرون، ويمثل النحو الصوفي أحد النماذج الفاتنة لهذا المنتوج.

189

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) سعيد بنكراد، السيميائيات مفاهيمها وتطبيقاتها، ص 148.

### المبحث الثاني: النحو الصوفي:

تصاعد التدليل الصوفي من بث نفس روحي في الأوعية اللغوية ضمن نسقها المعجمي إلى تغيير الشحنات المدلولية لمختلف المعارف، والعلوم في صورتها الاصطلاحية باعتبار هذا الاصطلاح عملية تدليلية وضعية تعقب التواضع الاجتماعي للعلامة اللغوية في صورتما الأولى، ومثل هذا الإجراء يتأسس على عقيدة صوفية ترى أن جميع الأشياء لله، قائمة به، وتعود إليه، وأن الكون بكل مفرداته حتى المهملة ماهي إلا تجل للحقيقة الإلهية، وإن لم يرها المحجوب، وهذا ما ساقه ابن اعجيبة على لسان أحد العارفين في قوله: "ما رأيت شيئا إلا رأيت الله فيه "<sup>1</sup>، لقد رأوا الله في كل لفظ، وملفوظ من الحرف، أو النقطة إلى النص، وما تبديه هذه الألفاظ ظاهريا ليس عين المعرفة المنشودة، إذ هي مجرد إشارات، ورموز لمعاني لدنيّة لا تنكشف إلا لأهلها يقول الطوسي: " الرمز معنى باطن مخزون تحت كلام ظاهر لا يظفر به إلا أهله "2، ولذلك فقد أعاد المتصوفة قراءة النصوص المشكّلة، وإنتاج فهم جديد لمضمونها يتناغم مع مسارهم الروحي، إذ وضعوا تفاسير إشارية للقرآن، والحديث باعتبارهما المصدر الأول لتشييد الاصطفاء الروحي على غرار تفسير البحر المديد لابن عجيبة والذي يقول فيه: "اعلم أن القرآن العظيم له ظاهر لأهل الظاهر، وباطن لأهل الباطن، وتفسير أهل الباطن لا يذوقه إلا أهل الباطن لا يفهمه غيرهم، ولا يذوقه سواهم، ولا يصح ذكره إلا بعد تقرير الظاهر، ثم يشير إلى علم الباطن بعبارة رقيقة، وإشارة دقيقة، فمن لم يبلغ فهمه لذوق تلك الأسرار فليسلم، ولا يبادر بالإنكار؟ فإن علم الأذواق من وراء طور العقول، ولا يدرك بتواتر النقول "3، لقد أفضى هذا التأسيس المفهومي إلى توالد منتوج قرآني يعطى للفظ دلالات مميزة عن تلك التي وضعها المفسرون من أهل

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، إيقاظ الهمم في شرح الحكم، ص 64.

 $<sup>^{2}</sup>$  أبو نصر السراج الوطسي، اللمع في التصوف، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ ابن عجيبة، البحر المديد، م  $^{1}$ ، ج $^{1}$ ، ص  $^{4}$ 

الظاهر، فتغيرت توجيهات النص القرآني، وأضحت تحمل تعاليم مستحدثة تحتكم للنسق الغيبي الحركى الذي لا تضبطه مساءلة العقل، ولا يشيعه منهج النقل، وقد كان الحديث النبوي كما سلف من الخطابات الشرعية التي تقمصها النظر الصوفي لكشف دسائسها، إذ تم توجيه العديد من الأحاديث الشرعية لتشريع الكشف العرفاني، والإنتاج الإشاري، " ثُمّ أفهام باطنة تفهم عند الآية، والحديث لمن فتح الله قلبه "1"، وقد تمادت إنتاجية هذا الجهاز العرفاني إلى علوم، ومعارف أخرى كالنحو، وعلم الكلام، والفقه، والفلك والتنجيم، والكيمياء، والحساب، وغيرها، ومما نقل عن القوم في تحوير الدوال المعرفية في مجال الفقه إلى لطائف إشارية ما قام به ابن علويه المستغانمي حين شرح المتن الفقهي ( ابن عاشر) شرحا صوفيا كاشفا فيه عن البواطن التي تحتجب فيه عن أهل الرسوم، يقول فيه بعد حمد الله "وفقني لفتح مغلقات هذا النظم العجيب المحتوي ظاهر على أركان الدين، وباطنا على مسلك من مسالك الإشارة غريب، فوجدته قد أقبل على ظاهره جم غفير من أهل الظاهر، وتوقف في التفحص عن باطنه أهل الباطن غيرة منهم على إفشاء السرائر، فبقيت نفوس بعض من ينمتي لهذا المشرب طامحة للبحث عن إشاراته متشوقة لما يلوح من معاني ألفاظ عباراته، فحملتني الغبطة على هذا الفن  $^{2}$ ، وفي ذات المنحى تعدّد التشكيل الدلالي على هذا النمط عند ثلة من المصنفين، وبصور مختلفة سواء بالاشتغال على مصطلحات الفن استقراءً، أو إسقاط التدليل على متون مشتهرة بشكل جزئي، أو ماسح، فكان علم النحو من أبرز المعارف التي شملها هذا التوظيف المصطلحي الموكول لخدمة دلالات سياقية متعددة، كقول البوصيري في بردته  $^{3}$ :

# خفضت كل مقام بالإضافة إذ نوديت بالرفع مثل المفرد العلم

فقد أدرج البوصيري مصطلحات مثل: (الخفض، الإضافة، الرفع، والمفرد العلم) ذات الترميز

ابن عجيبة، البحر المديد، م 1، ج 1، ص 50.  $^1$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  أبو العباس أحمد بن مصطفى ابن علويه المستغانمي، المنح القدوسية في شرح المرشد المعين بطريق الصوفية، تح: سعود القواص، دار ابن زيدون، بيروت — لبنان، ط01، دت، ص06.

ابن عجيبة، شرح البردة، دار الأمان، الرباط، ط01، 2011، ص 251.

النحوي للتدليل على محتوى سياقي آخر متعلق بمدح النبي صلى الله عليه وسلم، وإبراز مقامه، يقول ابن عجيبة في شرحه لهذا البيت: "خفضت جميع المقامات إذ رفعك الله إلى أعلى المنازل، ورقاك إلى أشرف المراتب حتى نوديت مصاحبا للرفعة، والعلو متلبسا بما لم يبلغه أحد كأنك الفرد العلم " $^1$ ، ولم يقدّم ابن عجيبة إشارات عرفانية لهذا المعنى بحكم أن تأليفه لشرح البردة كان قبل ولوجه لعالم التصوف؛ لذلك فهو قد وقف عند هذه الظاهرة الدلالية وقوفا لغويا كاشفا جانبها الجمالي، وشارحا لعلائق هذا الربط، وتصنيفيه بلاغيا في سياق التورية البديعة حين يقول: "هذه تورية حسنة، فإنه أوهم أنه أراد خفض اللفظ بالإضافة، وإنما أراد خفض المقام والمنزلة، وأوهم رفع الاسم العلم، وإنما أراد رفع المسمى، وعلو منزلته عند ربه "2، ثم يكشف ابن عجيبة عن علائق هذه الربط الدلالي بين الدلالة السياقية، والدوال النحوية مشيرا إلى خصائص الدال في الجحال النحوي، وفاعليتها في تشكيل الدلالة الجديدة، وتركيب المعنى تركيبا مستساغا لدى المتلقى، فيعود إلى التورية لينطلق منها في هذا التحليل: "وقعت التورية في كلامه في موضعين أحدهما: قوله: خفضت، فأراد الخفض المعنوي، وورّى بالخفض النحوي، ورشحها بقوله: بالإضافة، إذ الخفض النحوي لا يكون إلا بالإضافة، إما بإضافة اسم إلى اسم، وإما بإضافة فعل إلى اسم، وهذا يكون بواسطة حرف الجر. الموضع الثاني: قوله: بالرفع أراد الرفع المعنوي، وهو العز، والرفعة، وورّى بالرفع النحوي، وهو لقب من ألقاب **الإعراب** " <sup>3</sup>، وقد ورد مثل هذا التوظيف الدلالي لمصطلحات النحو في سياقات شتى على لسان بعض الشعراء، والأدباء كقول محى الدين الأسكندراني: 4

ومعتقد أنَّ الرئاسة في الكبر فأصبح ممقوتا به وهو لا يدري

 $<sup>^{1}</sup>$ ابن عجيبة، شرح البردة، ص  $^{1}$ 

<sup>.251</sup> ملصدر نفسه، ص $^2$ 

<sup>3)</sup> المصدر نفسه، ص 251، 252.

<sup>4)</sup> الحسن بن مسعود اليوسي، زهرة الأكم في الأمثال والحكم، تح محمد حجي ومحمد الأخضر، الشركة الجديدة، الدار البيضاء-المغرب، طـ01، 1981، ج 3، ص 118.

ألا فأعجبوا من طالب الرفع بالجر!

يجر ذيول العجب طالب رفعة

 $^{1}$ وقول المتنبي في مدح سيف الدولة: $^{1}$ 

إِذَا كَانَ مِا تَنْوِيه فِعْلاً مُضَارِعاً مَضَى قَبْلُ أَن تُلْقَى عَلَيْهِ الجَوازِمُ

وإذا كان هذا الاستعمال مرتبط بتحويل الدوال النحوية إلى مسار تدليلي يعطيها معاني جديدة خاضعة للسياق الظرفي؛ فإننا نرصد في وضع آخر إجراءً عكسيا يشتغل على المدلول بترك الدوال النحوية في سياقها، وإعطائها مدلولات خارجة عن هذا السياق، وعاكسة لفهم آخر لهذه الدوال؛ ويغلب مثل هذا الاقتراف على منتوج المتصوفة، ومن ضروب ذلك ما جاء في حاشية ابن ملك في قوله: 2

# و يرفع الفاعل فعل أضمرا...كمثل زيد في جواب من قرا

#### و لست كذي جهل يظن جدوده ترقيه والمرفوع بالفعل فاعله

فالملاحظ أن حقل النحو من بين الحقول المعرفية البارزة التي أصابحا هذا الابتناء الدلالي على

اً إبراهيم بن محمد بن زكريا الزهري، شرح شعر المتنبي، تح: مصطفى عليان، مؤسسة الرسالة، بيروت - لبنان، ط01 ن 1991، ج2، ص <math>249.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) أبو العباس أحمد بن محمد بن حمدون بن الحاج، حاشية على شرح المكودي، دار الفكر، بيروت-لبنان، دط، 2003،  $^{2}$ ج  $^{2}$  ص 209، 210.

<sup>3)</sup> سورة الحجرات، الآية 13.

 $<sup>^4</sup>$ لم أجد قائله وقد أوردته مجهولا كما جاء في الحاشية، ينظر حاشية ابن حمدون، ج $^1$ ، ص  $^2$ 

مستوى المدلولات بإجراءات متنوعة، وفي مقامات شتى، إلا أن المتصوفة في هذا الصدد كتّفوا من إنتاجهم التدليلي، وقد وصل ذلك إلى إنتاج متون عرفانية، أو مصنفات كشفية تقتصر مفاهيمها على هذا التجلي الإلهي كما يقولون، فنشأ عندهم النحو الصوفي في موازاة النحو التقليدي، أو النحو الإشاري مقابل النحو العباري، إذ تكّشف القوم مدلولات أواني النحو العباري الاصطلاحية بمفاهيم مفارقة لمقصد النظم، أو النسق المعرفي المبني على العقلانية، والمنطق، فانتهى الإنتاج جراء هذا الاقتراف إلى مفاهيم ذوقية لا تحتكم للأطر العقلية، أو الأدوات المنطقية، ولذلك كان ضروريا أن نقف عند تعلة هذا النحو المبتدع، وفلسفته في التدليل؛ فضلا عن ماهيته الشاملة.

## 1- تعلة النحو الصوفي:

يسعى النحو التقليدي (العباري) لتصحيح التواصل اللغوي حتى يكون سليما فضلا عن هماية اللسان من اللحن عبر تقعيد جملة من الإملاءات الإلزامية المنبثقة عن استقراء كلام العرب في وفق ما جاء في تعريفات القدامي، فالنحو عند ابن جني هو: "انتحاء سمت كلام العرب في تصرفه من إعراب وغيره: كالتثنية، والجمع، والتحقير، والتكثير، والإضافة، والنسب، والتركيب، وغير ذلك ليلحق من ليس من أهل اللغة العربية بأهلها في الفصاحة، فينطق بها وإن لم يكن منهم، وإن شذ بعضهم عنها رد به إليها" أ، وتأسيسا على هذا التعريف يمكن القول إن النحو العباري يشكل حصيلة استقراء لبنية، وتركيب الملفوظ العربي الأصيل، وهو يدور في الأساس حول العبارة تركيبا، وتفكيكا، وتقديما،

وتأخيرا، وإفرادا، وجمعا، وتغييرا لأواخر الكلمة، وغيرها من الطوارئ التلفظية التي تستتبع المفلوظ حال التدليل، والعلة الكبرى من هذا الإجراء هو الانتهاء إلى بنود تشاركية حاصلة من هذا الاستقراء، والتي من شأنها أن تنسج نظاما تلفظيا متأسيا بكلام الأولين ليحفظ الألسن الوافدة إلى الفصاحة من الوقوع في سقطة مخالفة هذا السمت الكلامي الفصيح، فصيانة اللسان من اللحن الكلامي هو الانشغال المحوري لإنشاء هذا النظام التلفظي، وإذا كان النحو التقليدي

194

<sup>1)</sup> أبو الفتح عثمان ابن جني، الخصائص، تح: محمد علي النجار، دار الكتب المصرية، دط، 1952، ج1، ص34.

يسعى لتصويب التحسيد اللغوي عبر تقعيد جملة من الإملاءات الإلزامية للسان؛ فإن كل ذلك سلوك ظاهري لا يحفل به القوم لأن غايتهم الكبرى هي الجنان الذي لا يستقيم أمره إلا برسم مسار آخر للنحو، وتوجيهه نحو التحلي بمناقب القبول، والوصول إلى مقامات الإشراق تلك هي البيئة الروحية التي تبلورت فيها عقيدة النحو الصوفي، أو نحو القلوب بمظهر عجيب كما يرى القشيري 1:

رفع وخفض ونصب رب روح وأنسس وقرب وقصب وقصب وقصب وقصب وحجب وحجب إستقاطه مستحب للفتى فيله كسب للفتى فيله كسب قصب قصد قال عثمان حسب واللحين بالقلب ذنب كروتيه وعجب كروتيه وعجب كروتيه وعجب ب

نحــو القلـوب عجيـب علامــة الرفـع فيـه و أحـرف الخفـض منـه والحـنفس حـرف لمعنـى والحـال ينصب مـا لـيس والحـال ينصب مـا لـيس هــذا هــو النحـو لا مـا لحــن اللسـان مبـاح وأقــبح اللحـن عنـدي

فالمستوحى من هذه الأبيات هو أن فلسلفة النحو الصوفي تنبني على أسس روحية، وأخلاقية بما تحمله هذه الدوال من رصيد تنسكي يهدف لتقويم السلوك، ولذلك تلبست المصطلحات النحوية بمفاهيم خلقية؛ إذ أكد القوم على أولوية إصلاح القلب على إصلاح اللسان في تفاضلية بين النحويين: العباري، والإشاري، وسردوا في هذا التفاضل حكايات عديدة، مثل ما قصّه ابن عجيبة عند دخول أحد النحويين مجلس الصوفي الحسن بن سمعون ليسمع كلامه فوجده يلحن فيه، فانصرف عنه، وذمّه، فلما سمع بذلك الحسن بن سمعون كتب له: "إنك من

195

<sup>1)</sup> عبد الكريم القشيري، نحو القلوب الصغير، تح:أحمد علم الدين الجندي، الدار العربية للكتاب، ليبيا، تونس، دط، 137، ص 139.

كثرة الإعجاب رضيت بالوقوف دون الباب فاعتمدت على ضبط أقوالك مع لحن أفعالك، وإنك قد تهت بين خفض، ورفع، ونصب، وجزم؛ فانقطعت عن المقصود، هلا رفعت إلى الله جميع الحاجات، وخفضت كل المنكرات، وحزمت عن الشهوات، ونصبت بين عينيك الممات، والله يا أخى ما يقال للعبد لِمَلمْ تكن معربا، وإنما يقال له لما كنت مذنبا، ليس ا**لمراد فصاحة المقال، وإنما المراد فصاحة الفعال"<sup>1</sup>، فهم يرون أن فصاحة اللسان مظهر** يولد العجب، ويصرف العبد عن فصاحة أفعاله، وتصفيتها من المنكرات، والعبد لا يسأل عن إعرابه بل يسأل عن ذنوبه، ولأن الصراع حول مشروعية المكابدة الروحية كان شديدا مع الفقهاء الذين أنكروا هذا النمط العرفاني جملة؛ حاول بعض المتصوفة أن يكشفوا عن كرامات هذا الصراط الباطني مظهرين نجاعته الروحية أمام قناعات الفقهاء المنكرة، ومن ذلك ما روي في جماعة من الفقهاء قصدوا زيارة أحد شيوخ التصوف، فلما حضروه صلُّوا خلفه، فسمعوه يلحن، فتغير اعتقادهم فيه، فلما باتوا الليلة أجنبوا كلهم، فخرجوا في السحر يغتسلون، ووضعوا ثيابهم عند بركة ماء، ونزلوا في الماء، فجاء الأسد، وجلس على ثيابهم، فلاقوا شدة البرد، ولم يقدروا أن يخرجوا، فجاء الشيخ وأذن للأسد بالانصراف، وأمره أن لا يتعرض لضيوفه ثم قال لهم: " أنتم انشغلتم بتقويم الظاهر فخفتم الأسد، ونحن اشتغلنا بتقويم الباطن فخافنا الأسد"<sup>2</sup>، وبذلك يظهر أن هذا التوجه مرتبط بتفضيل رباني تجلى في الكرامة التي منحها الله للمتصوف على حساب الفق، ومن بين ما يسوقه القوم تحججا في هذا الاصطفاء تفضيل موسى على هارون في تبيلغ الرسالة: " لو كان الفضل في فصاحة اللسان لكان سيدنا هارون أولى بالرسالة من سيدنا موسى" ■ حيث يقول: ﴿ وَأَخِي هَـُرُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِّي لِسَكَانَافَأَرْسِلْهُ مَعَى رِدْءَا يُصَدِّقُنِي ۗ إِنَّ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ 4، فالأولوية لسلامة الباطن، وجاهزيته الروحية، وقد نسب إلى المشتغلين بالنحو العباري من

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، إيقاظ الهمم، ص 341، 342.

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد الله بن أسعد اليافعي اليمني الشافعي، الإرشاد والتطريز، دار المنهاج، بيروت-لبنان، ط $^{0}$ 10،  $^{0}$ 2، ص $^{0}$ 3

<sup>3)</sup> ابن عجيبة، إيقاظ الهمم، ص 341، 342.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) سورة القصص، الآية: 34

كبار النحاة تقوية للجحة الخليل، أو سيبويه قوله: 1

لسان فصيح معرب في كلامه وما ينفع الإعراب إن لم يكن تقي وقال آخر 2:

منحرف بالفعال، وذو ذلل قال وقد كتبت لفظته وإنما أخطأ من قام غدا

فياليت من حسرة العرض يسلم وما ضر ذي التقوى لسان معجم

وإن تكلم في جداله وزنه فتيها وعجبا أخطأ ما لحنه ولا يسرى في كتابه حسنة

ونقل عن إبراهيم بن أدهم قوله في هذا الصدد:" لحنا في أقوالنا.. فأعربنا، ولحنا في أفعالنا.. فلم نعرب "3.

إن اللسان الفصيح لا ينفع صاحبه، ولحن التقي لا يضره، والعارف هو من أصلح جنانه، والخاسر من اقتصر بذله على تقويم لسانه، وفق ما يرى الميموني أو يعلم إصلاح القبيح أن يتعلم الإنسان، أو يعلم إصلاح اللسان، ولا يتعلم، أو يعلم إصلاح القلب أو العارفين لا غاية لم إلا إصلاح القلب، وتقويم مكنونه لكي يستحيب لنداء الله، فقد تجلت لهم الرسوم، والمعقولات صوارف حاجبة عن مبدا التخلق، ومن شدة تعلقهم بالباطن لم يروا من هذه المحسوسات، أو العلوم الظاهرة إلا ما حمل إشارات لطيفة تخدم الغاية الروحية، و "قد سئل سيدي أحمد بن موسى دفين كرصاص بالصحراء رضي الله عنه: هل قرأت من علم النحو شيئا ؟ فقال: ( نعم قرأت بيتين من الألفية ن وهي قوله: فمالنا إلا اتباع أحمدا، وقوله: فما أبيح

\_\_\_

<sup>1)</sup> نسب هذا البيت لسيبويه والخليل ولم أجد له أثرا إلا في مصنفات المتصوفة، ينظر: إيقاظ الهمم لابن عجيبة ص $^2$ ) المصدر نفسه، ص $^2$ ) المصدر نفسه، ص

<sup>3)</sup> عبد الله بن أسعد اليافعي اليمني الشافعي، الإرشاد والتطريز، ص 195.

<sup>4)</sup> هو أحد شيوخ الصوفية المغاربة في القرن العاشر، وله شرح صوفي للأجرومية، ينظر: نجم الدين محمد بن محمد الغزي، الكواكب السائرة بأعيان المئة العشرة، دار الكتب العلمية، بيروت -لبنان، ط 01، 1997، ج01، ص 272.

<sup>5)</sup> علي بن ميمون الحسني الإدريسي، نحو القلوب شرح الأجرومية، تح: عاصم إبراهيم الكيالي، كتاب ناشرون، لبنان، ط 1، 2015، ص 17.

افعل، ودع ما لم يبح) "أ، ونقل عن الشيخ مولاي العربي الدرقاوي قوله في ذات المبتغى: "ما عرفنا من النحو إلا إعراب قوله تعالى: ﴿ وَأَنكِمُواْ اَلْأَيْمَى مِنكُرُ وَالصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُم وَ وَلِمَا يَحِكُم الله على الله على الله على الله والله على الله والله على الله والله على المعرفة يكُونُواْ فَقَراء يُغْنِهِمُ الله مِن فَضَيلِه وَ وَالله والله وا

إذن فالعلة الكبرى لبناء هذا المنهج النحوي ذي الطابع الإشاري هو إصلاح القلب، وطلب الباطن تفضيلا على الظاهر؛ لأن الباطن هو مساق الفوز، وبحرى الوصول، إلا أن الاستغراب يكمن في تكاثف تدليل الصوفية على أواني النحو دون غيره، وبث فيه هذه الروح المطهرة، ثمة من أرجع ذلك لاحتواء النحو على رصيد اصطلاحي يلابس في معانيه اللغوية حل المعاني العرفانية، ويعكس حل الأحوال، والأفعال التي تمثل حوهر الصراط، " ولكي نتصور البداية العقلية لهذا الأساس علينا أن نردد فيما بيننا، وبين أنفسنا مصطلحات النحو التقليدية مع استحضار التصورات الدينية في ذات الوقت، فالاسم المبتدأ، وخبره، والفاعل، والفعل، والمفعول به، والمرفوع، والمنصوب، والمخفوض، والوقف، السكون، والجزم... الخ هذه الألفاظ ذات الدلالات المعروفة، ولسوف يحدث بالقطع — من قبيل تداعي المعاني — ان نصرف هذه الدلالات ذات الرائحة النحوية الصرفة إلى دلالات عميقة كل العمق في المفهوم الديني،

الما أحرال عنان بالنسالة بيرة في الفرالمين بمارة المريفة بمر

 $<sup>^{1}</sup>$  أبو العباس أحمد المستغانمي، المنح القدوسية في شرح المرشد المعين بطريق الصوفية، ص $^{1}$ 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) سورة النور، الآية **32**.

<sup>3)</sup> أبو العباس أحمد المستغانمي، المنح القدوسية في شرح المرشد المعين بطريق الصوفية، ص 17

<sup>4)</sup> أبو محمد عبد الله الدارمي، سنن الدارمي، تح: حسين سليم أسد الداراني، دار المغني، المملكة العربية السعودية، ط 1، 2000، باب التوبيخ لمن يطلب العلم لغير الله، حديث رقم 376، ج1، ص 374.

فليس من شك في أننا في الوعي أو في اللاوعي سنحس بنوع من اللقاء المعنوي الحميم بين الله، والمبتدأ، وبين الخالق، والفاعل، وبين الكون والمفعول به، وبين من هو مرفوع في القيمة، وآخر مخفوض، وبين من تؤثر فيه العوامل، ومن لا يتأثر..." والواقع أن علم النحو احتوى العديد من الدوال التي وجد فيها القوم متنفسا لمكنوناتهم، أو فيضهم الحركي، فتحلت لهم حقائق هذه الدوال على وجه الشمول، والتميز بحكم محورية اللغة، واعتبارها تمثلا صوتيا لمفردات الكون مع قصورها الكشفي، والنحو هو أهم فروع اللغة الذي يطلبه أهل الرسوم باعتماد العقل آلية للإدراك، فكان من منبثقات التوازي الكوني بين الحقيقة، والشريعة أن يعتمدوا مجرى نحويا آخر يركن إلى القلب إدراكا، واستداركا، ويبرر المتصوفة اقترافهم لهذا التطهير الجريء بالسعي لإعطاء معنى روحاني للمعارف الجافة لدُنيا؛ لأن ذلك يعد أولوية وحقيقة باطنية لعلم النحو، ولا يعني أن ذلك أن القوم انكبوا بالمطلق على ترشيد سبل القلب على حساب اللسان.

إذ بالرغم مما سيق من تذنيب للالتفاف حول اللسان إلا أنهم اعتبروا تقويم اللسان مع إصلاح الجنان من ضروب كمال الكما، يقول ابن عجيبة: " أهم ما يعتني به الإنسان بعد إصلاح دينه بتحقيق الإيمان، والإسلام إصلاح لسانه من اللحن في الكلام، وذلك بالتغلغل في علم العربية واللغة... ثم يجب عليه بعد إصلاح لسانه، إصلاح عقله، وجنانه بتصفيته من الرذائل، وتحليته بأنواع الفضائل... فإصلاح اللسان كمال دون الكمال، وإصلاحهما معاكمال الكمال "2، فقد حظي النحو اللساني بسبق، وأهمية توحي بأنه لم يكن مردودا بأصله؛ إنما أشترط فيه أن لا يشغل الناسك بالظاهر عن طلب الباطن، أما إن كان سبيلا لتوطين شمائل الإشراق؛ فأنه لا يقل فضلا عن غيره؛ لأنه بذلك يجسد عتبة من عتبات العروج التي تم تمثيلها في الفصل السابق؛ حيث يمثل الإلمام بالنحو العباري بداية المسير في مصعد الترقى، والذي يجسده

1) عبد الكريم القشيري، نحو القلوب الكبير، تح: إبراهيم بسيوني وأحمد علم الدين الجندي، عالم الفكر، القاهرة، ط 01، 1994، ص 14.

<sup>2)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط01، 2007، ص

مقام الإسلام، أو مجال الشريعة التي تسبق الحقيقة، وبالتالي حتى وإن اختلفت المسارات، والمقاصد، والآليات إلا أن تعاضد النحويين يعد موئلا لتمام الكمال.

و الجدول التالي يعرض مشهدا تناظريا لمساري النحوين منطلقا وغاية:

| غايته        | آلته  | أداته   | كينونته | النحو          |
|--------------|-------|---------|---------|----------------|
| تقويم اللسان | العقل | العبارة | الظاهر  | النحو التقليدي |
| إصلاح الجنان | القلب | الإشارة | الباطن  | النحو الصوفي   |

بناء على معطيات الجدول التي تكشف منطلق، ومسار، ومآل النحو التقليدي، والنحو الصوفي، ندرك أن النحو التقليدي يصنع وجوده في عالم الظاهر، ويستخدم العبارة أداة إفصاحية، والعقل آلة قرائية، وغايته تقويم اللسان، أما النحو الصوفي، فهو ينشأ في غيبيات الباطن، وأداته الخطابية هي الإشارة التي يخاطب بحا القلب مكاشفا، وغايته تجريد القلب من الرذائل، وإغنائه بالفضائل، ولا بد بعد إدراك مسارات النحو الصوفي، وذرائعه من الوقوف عند ماهيته، ومدلولاته التي تعطي لكينونته العرفانية صورة مكتملة تؤسس لأي حكم، أو اقتضاء تحليلي فيما تبقي من اللحث.

### 2- ماهية النحو الصوفى:

أن مسعى النحو الصوفي لا يكترث للعبارة لقصورها الكشفي عن أسرار الباطن لذلك حوّل هذا التمركز إلى الجنان، أو القلب باعتباره آلة الولوج إلى عالم الصفاء، وبرزخ العرفان، وفي ظل هذه النظرة المتوازية المؤسسة على ثنائيات الحجب، والكشف بدءا بآلياتها، ومضامينها بادر بعض المتصوفة إلى إفراغ المصطلحات ( الدوال) النحوية من مدلولاتها، وشحنها بمعاني روحية ترتقي بها إلى مقام المعاني الإلهية، إن هذا الاندفاع الغيبي نحو علوم استقرت أسسها وبنيت مفاهيمها في نطاق العقل الذي يعد علة الحجب عند القوم يظهر عمق وشمولية النزعة التملكية لكل عناصر

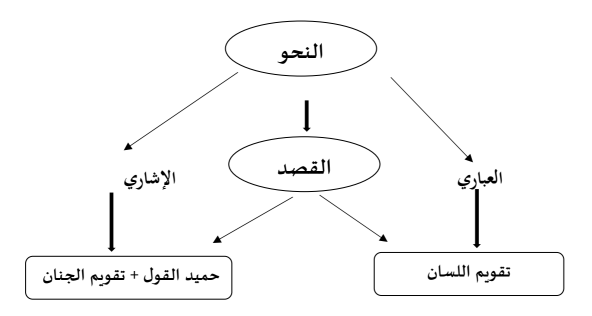
الوجود الإنساني عند المتصوفة فضلا عن المزاحمة الندية بين العقل، والقلب، أو بين الظاهر، والباطن، أو بين العبارة، والإشارة، فأضحى "النحو العباري" في وضع ما خطيئة، أو حجة على صاحبه إن لم يلبس ذلك بنحو الإشارة، وبالعطف على ما قيل ابتني نحاة التصوف مفهومهم للنحو الصوفي عبر تخصيص فيض من الكشف لعلم النحو التقليدي، ونقله من دنس العبارة إلى قدس الإشارة في بناء هيكلي يسعى للتموقع المعرفي المتفرد، فالقشيري يرى أن النحو الصوفي الذي سماه بـ "نحو القلب" في كتابه: ( نحو القلوب الكبير) هو: " القصد إلى حميد القول بالقلب، وحميد القول مخاطبة الحق بلسان القلب، وينقسم ذلك إلى: المناداة، والمناجاة، فالمناداة صفة العابدين، والمناجاة نعت الواجدين، المناداة على الباب، والمناجاة على بساط القرب، فموقف العابد أبواب الخدمة، ومربع الواجد بساط القربة " $^{1}$ ، ويبدو من هذا الابتناء الدلالي أن المدلولية الوافدة على دال النحو تأسست على مشترك لفظة القصد في إحالة استدعائية لدلالة النحو لغة إلا أن القصد يتخلف، فإن كان الاصطلاح في نحو العبارة نشأ عن الدلالة المعجمية للفظة (النحو) و"هو في الأصل مصدر شائع، أي نحوت نحوا، كقولك قصدت قصدا، ثم خص به انتحاء هذا القبيل من العلم "2 أي القصد نحو فصيح كلام العرب، لكن القصد العرفاني في نحو القلب يتجه نحو مصعد آخر لا يكترث للوظائف التركيبية، والمورفولجية للكلمة، أو الجملة، وإنما الغاية المثلى في هذا القصد هو حميد القول الذي عبر عنه بالمناجاة، والمناداة، فتكون ملفوظية هذا السمت ذات فلسفة تبتلية تتحقق عبر التزامات الذكر، والتواصل الإلهى دون الخضوع لبنود وقواعد التلفظ العباري، والمقياس الأمثل لصدقية القول، وصحته هو مدى تحقيقه لعامل القرب الإلهي، وانعكاسه على الوجدان الناسك ليصل به إلى منتهي هذا القصد الذي مثل له بأبواب الخدمة للعابد، وبساط القرب للواجد.

إن كان القشيري في مصنفه نحو القلوب الكبير قد أناط مفهوم النحو بعامل القول الحميد،

1) عبد الكريم القشيري، نحو القلوب الكبير، ص 37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ابن جني، الخصائص، ص **34** 

فإنه في كتابه نحو القلوب الصغير ارتقي بحذه الدلالة من القول إلى الفعل ليعطي مفهوما ناميا لدلالة النحو الصوفي منطلقا من الإحالة المعجمية للفظ القصد كما سبق: "النحو عبارة عن القصد، والناس مختلفون في المقاصد، ومفترقون في المصادر والموارد، فواحد تقويم لسانه مبلغ علمه، وواحد تقويم جنانه أكثر همه، فالأول صاحب عبارة، والثاني صاحب إشارة "أ، فالناس يختلفون في مقاصدهم بحسب مساقاقم الروحية، وهمتهم في الوجود المترتبة عن طبيعة النظر في الكون، فأهل الرسوم يبتغون من نحوهم تقويم اللسان، وهذا نحو عبارة، وملازمته ابتغاء يفضي إلى احتجاب الحقائق الكبرى للناظر في الوجود، أما العارفون فإن تقويم قلوبهم، والارتقاء بحا هو أكبر انشغال يراودهم في عتبات الصعود الإشراقي، لذلك فقد جعلوا نحوهم الإشاري نحوا إلهيا مفعما بالتنسك، والإنابة، فهو حلقة اتصال بين الصوفي، وربه، ويتأطر هذا الاتصال بعامل المراقبة، واستشعار الحضور الإلهي، فتكون الغاية المزمنة في مثل هذا الموقف هي صيانة الوجدان من الانحراف عن مسار الاتصال الرباني بأن لا يقصد في كل وظائفه إلا ربه، وأن لا تنصرف همته الانجون: عن هذا المبتغى، والخطاطة التالية تحوصل رؤية القيشيري مجملة في وضع تناظري بين النحوين:



<sup>1)</sup> عبد الكريم القشيري، نحو القلوب الصغير، تح: أحمد علم الدين الجندي، الدار العربية للكتاب، ليبيا-تونس، دط، 1977، ص 119، 120.

أما عز الدين عبد السلام المقدسي  $^{1}$  فيعلل شكليا تنجيزه التنسكي للنحو الصوفي بعامل الإسقاط التقابلي للنحو العباري عند أهل الظاهر، في إشارة إلى التناظر بين ثنائيات الكون الكبرى ( الظاهر، والباطن)، إذ يقول: " اعلم - وفقنا الله، وإياك - أنه لما كان لأهل العبارة نحو لتقويم اللسان، كان لأهل الإشارة نحو لتقويم الجنان، فقال أهل العبارة: نحونا مفصل على ثلاثة فصول: أسماء، وأفعال، وحروف. وقال أهل الإشارة: نحونا محصل من ثلاثة أصول: أقوال، وأحوال وأفعال "2، ويقوم نحو الإشارة عند المقدسي على ذات الأساس الذي يتجه لتقويم النفس في تنجيز تناظري بين النحوين على مستوى الأقسام، فإن كان الكلام عند العباريين مفصلا إلى: اسم، وفعل، وحرف؛ فإنه عند الإشاريين محصل من أقوال، وأحوال، وأفعال، فالأقوال تتحسد في الذكر، وما يلهج به اللسان قربا، ووصلا، واستفتح التنصيف بالأقوال لأنها مقدمة على الأعمال، والأفعال هي التي تؤول بصاحبها إلى عالم الأحوال. وتأخذ إجراءات المقدسي المفهومية منحي غائيا في التفريق بين زلة اللسان، وسقطة الجنان إذ أنها انبنت على الثنائية التقابلية (إشارة /عبارة) فاعتبر نحو التصوف "نحو إشارة"، والنحو التقليدي "نحو عبارة"، وكثّف بعد ذلك ملابسته بالإحالة على غايتي كل منهما حينما قال: وفرقت بين اللحُن واللحَن ليعلم أي الفريقين أحق بالأمن وسميته: العبارة في نحو أهل الإشارة "3، فالدلالة اللغوية للفظة اللحن على اختلاف بنيتها اللفظية كانت هي الموطئ التمايزي بين النحوين، وهذا ما يؤسس للقول بأن المتصوفة يستندون في هذا التدليل النسقى إلى أبسط رابط بين عالمي الظاهر،

<sup>1) &</sup>quot; عبد السَّلَام بن أَحْمد بن غَانِم بن عَليّ عز الدّين الْوَاعِظ النابلسي قدم دمشق وَوعظ بَمَا وأعجب النَّاس كَلَامه وَله نظم وَكَلام حسن كَانَ جده من سَادَات الشُّيُوخ وَتُوفِي بِالْقَاهِرَةِ فِي شَوَّال سنة ثَمَان وَسبعين وست مائَة، وَله كتاب تفليس إِبْلِيس، وَكَتَاب الأطيار والأزهار وَحل الرموز فِي فتح الْكُنُوز والفتوح الغيبية فِي الْأَسْرَار القلبية ". ينظر: صلاح الدين حليل بن أيبك بن عبد الله الصفدي، الوافي بالوفيات، تح: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، دار إحياء التراث، بيروت-لبنان، دط، 2000، ج 18، ص 251، 252.

 $<sup>^{2}</sup>$  عز الدين عبد السلام المقدسي، تلخيص العبارة في نحو أهل الإشارة، تح: خالد زهري، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط01، 2006، ص01.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) المرجع نفسه، ص 20.

والباطن سواء تعلق باللفظ، أو الملفوظ، أو بعلائق مفهومية متعلقة بهما على السواء من حيث القصد، أو الغاية، أو أجهزة إدارة هذه المفاهيم، واستيعابها.

أما على بن ميمون الإدريسي فقد اصطلح على هذا المنتوج العرفاني: "نحو القلب "مقابلة لنحو الفم معتبرا أن نحو القلب هو معرفة الله، توحيده، والتخلق بالكتاب، والسنة، ونحو القلب مقدم على نحو الفم؛ لأنه مناط الظفر بالرضوان، وأنفع لصاحبه" فالنحو على قسمين: نحو لسان الفم، ونحو القلب، ومعرفة نحو القلب عند العقلاء آكد، وأنفع من معرفة نحو اللسان... ومعرفة نحو القلب بمعرفة الرب بالقلب  $f{Y}$  باللسان  $f{I}^1$ ، فمفهوم النحو على هذا النمط مفهوم تبتلي، وهو ما يؤكد بأن التدليل على أواني الأجرومية يخضع لدوافع روحية غير منتظمة، وتصطبغ بالذاتية، والتحرر من الضبط النسقى الذي يتميز به النحو العباري، فضلا عن العفوية، والبغتة المميزة لفضيلة الكشف، وتتجلى هذه الانبثاقات الاستقرائية فيما أشار إليه على بن ميمون المغربي في مستهل الابتناء التطهيري كاشفا المثيرات التي ساقته لاختيار هذا المسلك عند اجتماعه ببعض الفقراء، " خطر ببالي قول الشيخ الجرومي رحمه الله، ورضى عنه: النعت تابع للمنعوت في رفعه، ونصبه، وخفضه، وجزمه إلى آخر المسألة، فأجرى الله من فضله على جناني ما أنطق به لساني من معاني التوحيد، وذلك شيء ما منّ به عليّ من غير هذا الباب، وخطر ببالى مسائل من هذا الكتاب المذكور كقوله: الكلام هو اللفظ المركب المفيد بالوضع، وقوله المبتدأ، والخبر، والمرفوعات، والفاعل، والمفعول إلى غير ذلك من سائر أبواب هذا الكتاب، وكل ذلك من معارف التوحيد "<sup>2</sup>، فالملاحظ من هذا السرد التعليلي أن إجراء التدليل في نحو القلب عند الإدريسي مرتبط بصروف إلهية مباغتة لا يتحمل فيها المُـدلل أي مسؤولية تبريرية لحظة التعاقد بين الدال، والمدلول الوافد، وهو غير ملزم باستقراء كل الدوال النحوية كما وردت في الأجرومية، بل إن ورود المعاني الإشارية فعل إهابي لا يخضع للاختيار، أو

 $^{-}$  على بن ميمون الحسني الإدريسي، نحو القلب شرح الأجرومية، تح: عاصم إبراهيم الكيالي، كتاب  $^{-}$  ناشرون، بيروت لبنان، ط  $^{-}$  01، 2015، ص 17، 18.

<sup>2)</sup> علي بن ميمون الحسني الإدريسي، نحو القلب شرح الأجرومية، ص 15.

الإذن، وقد سبق التفصيل في هذا المنحى الفحائي للمعارف في الفصل السابق، يقول الإدريسي: ولست ملتزما للكلام في كل فصل، أو في كل باب بل ذلك على ما يمن الله الفتاح العليم به، إلا أن يشاء الله بذلك؛ فيكون كذلك "1، والواقع أن هذا التبرم الصوفي من مسؤولية المواضعة التدليلية من المواقف التي قوضت إجراء التأسيس لمنهج يقارب مسارات العلامة، وعلائق تشكلها، فالمتصوف ليس ملتزما بأي شيء، وكل حكم على سلوكه اللغوي لا يعكس إلا ظرف دلالى واحد من ظروف غير محدودة وغير مرتقبة.

أما ابن عجيبة فقد قدم بناء مفهوميا متكاملا لهذا العلم بحكم أنه أسس جهده على مدونة الآجرومية في النحو انطلاقا من التأسيس لهذا العلم، والمحاججة في ترسيخ مكانته ضمن المعارف التي تكتسي أولوية بالغة في مسار المريد: "وهذا النحو القلبي تسميه الصوفية (المحو) بالميم لأنه يمحو من القلب كل ما سوى الله، وهذا العلم هو محط رحالهم ومجال أفكارهم "²، فابن عجيبة يرى أن النحو الصوفي هو المحو بالميم: أي محو، وإزالة كل أوصاف العادة، محو الذلة عن الظاهر، والغفلة عن الضمائر، وشغل النفس بالله وحده، ويظهر أن محو ابن عجيبة أكثر بجردا، وتورعا وفناء عن عالم الأجسام مقارنة بالمفاهيم السابقة، حيث اعتبره " اليقين الكبير، ومعرفة الله بنعت العيان، وهو النحو القلبي، وهو فرض عين على كل مسلم، أعني علاج ومعرفة الله بنعت العيان، وهو النحو القلبي، وهو فرض عين على كل مسلم، أعني علاج القلب من الأمراض كحب الدنيا الذي هو رأس الخطايا، وهمّ الرزق، وخوف الخلق، وغير ذلك من الأمراض التي تعوق عن معرفة الحق، وشهوده" قلقد فاق هذا النحو في دلالته العرفانية فعل التنسك الظاهري تطلعا منه لخوض أغوار الكشف، والمشاهدة الكبرى، فغايته العرفانية فعلى التنسك الطاهري وعمق الغاية سينعكس بالضرورة على تلبّس الدلالة بكل هذه مقدمة على المعراج الصوفي، وعمق الغاية سينعكس بالضرورة على تلبّس الدلالة بكل هذه الفاعلية الروحية التي تفرز مدلولات أكثر عمقا، وغموضا، والتباسا قياسا لتفاقم الحال، والمقام.

. 16 على بن ميمون الحسني الإدريسي، نحو القلب شرح الأجرومية، ص $^{1}$ 

2) ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 16.

 $^{3}$  المصدر نفسه، ص $^{3}$ 

من خلال ما سبق ندرك أن النحو الصوفي نحو سلوكي يستند للفعل، ويتمركز حول شمائل العبد، ويشتغل في عالم البواطن، والأسرار لمكاشفة الحقيقة، كما أن النحو الصوفي تشكل في نسق، ومسار النحو العباري من خلال آليات المقارنة، والبغتة، والعفوية، والمفاضلة، لأن كل الجهود التي رسمت في هذا النسق اشتغلت على تجريد الدوال النحوية من رصيدها المفهومي لغويا، وتعطيل مدلولاتها التواضعية لإعادة بناء مفاهيم كشفية لهذه الدوال، وبعد هذا المعطى التأسيسي لماهية خطاب النحو الصوفي، وذرائعه الانطولوجية سنتدرج لمقاربة المجاري التنصيصية التي بني عليها ابن عجيبة في شرح الأجرومية تصوراتهالإسقاطية، وبرّر بها تعديم المدلولات النحوية، وشحنها بالأفق اليقينية في محاولة من البحث لرصد السيرورة الدلالية، وتقاطعاتها مع مقولة السيميوزيس في تعدد المدخلات الدلالية الكثيفة، فضلا عن سيرورة هذا التدليل، وكل سياقاته المقامية سواء كانت لغوية، أو روحية ناهيك عن أنساقه الصوفية، وطبيعة نظرها الشامل للعلامة، وإجراءات التدليل ذات الطبيعة الكشفية، الإهابية.

# المبحث الثالث: سيرورات ابتناء المدلولات المحوية

في هذا المبحث الأخير سنقف عند عينات من العلامات المحوية التي بثّ فيها ابن عجيبة نفسَه الكشفي، في محاولة لرصد مختلف الجاري النسقية، أو الملابسات السياقية المشكلة للدلالات، وتبايناتها المتوقعة، سواء كانت هذه السيرورات ذات طابع روحي، أو لغوي، قصد الخروج بإحاطة تقارب المعنى العرفاني في مساق النحو الصوفي في ظل الحركية الدؤوبة التي تميز العلامة الصوفية انطلاقا من بيئة التدليل، والتموقع الروحي للمدلل فضلا عن المعنى المتوالد، والمتوقد بأرصدة تبتلية، ومن هذا المنطلق وقع اختيار المقاربة السيميوزيسية التي تنص على أن العلامة " سميوزيس لا متناهية. فهي تغلق في كل لحظة، ولا تغلق أبدا؛ ذلك أن نسق الأنساق السميائية الذي يبدو بشكل مثالي ككون ثقافي مفصول عن الواقع يقود في الحقيقة إلى الفعل في العالم لتغييره؛ إلا أن كل فعل تغييري يتحول بدوره إلى علامة تعلن عن ميلاد سيرورة سميوزسيية جديدة " $^1$ ، وهو النمط التدليلي ذاته الذي اعتمده المتصوفة في لغتهم المتحررة، وبصرف النظر عن سيرورات العلامة، وطبيعتها العصية عن الإدراك المحكم الذي تؤطره جملة من المواقف المعللة، والأطر الممنطقة باعتراف منهم؛ إلا أنهم يتقاطعون مع أطروحات السيميوزيس في تعدد الدلالة، فهم "لم يختلفوا في أن الكلمة الواحدة الدالة على معنى مخصوص قد يفهم منها العبد عن الله معانى كثيرة لا تحصى... واعلم أن المستمعين وإن اشتركوا في مجرد سماع الألفاظ فقد تباينوا في سماع معانيها فرب كلمة موضوعة لمعنى القرب قد فهم منها البعد، وبالعكس على قدر المقام، والمستمع "<sup>2</sup>، فالمعنى السيميائي لا نهائي، ومتوالد، والمدلولات الصوفية كثيرة لا تحصى، وتخضع للمقام، والمدلل، كما يخضع المعنى السيميائي لرهانات الأنساق، ومعطيات السياق بكل موجوداتها.

<sup>1)</sup> سعيد بنكراد، السيميوزيس والقراءة والتأويل، مجلة علامات، العدد 10، 1998، ص 52.

<sup>2)</sup> عبد القادر بن أحمد الكوهني، منية الفقير المتحرد وسيرة المريد المتفرد، ص 8، 9.

إن الوقوف على سيرورات التدليل في هذا التنصيص الذي أجراه ابن عجيبة على متن الأجرومية من شأنه أن يعطي جملة من الانبثاقات التي تؤطر عملية التدليل، والفهم، والأواصر التي تربط الدال بالمدلول باختلاف طبيعتها.

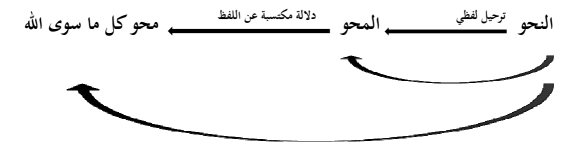
### 1- النحو والمحو:

اعتبر ابن عجيبة أن النحو هو المحو، وفي هذا التدليل الاستثنائي لم يكتف بتبديل المحتوي المدلولي للعلامة؛ بل أدخل تعديلا لفظيا على الدال لا يعكس أدبى ملابسة لغوية صريحة، أو موافقة دلالية مؤسسة، وقد حاول أن يخفف من أعراض هذا الاغتراب من حلال المقاربة الصوتية للفظة (النحو) فاصطلح في مقابلها لفظة "المحو" حين بدأ يمهد لهذا التشكيل الباطني: "وهذا النحو القلبي تسميه المتصوفة: المحو بالميم لأنه يمحو من القلب كل ما سوى الله  $^{-1}$ . فالمحتوى التدليلي لهذا التنصيص لا يفصح عن أدبى ملابسة لمدلول النحو التقليدي، وبذلك فالارتكاز التناظري تأسس في هذا المقام على الجانسة اللفظية (نحو/محو) مما يوحى بأن الكشف العرفاني لم يتبين له مدلول النحو بهذا اللفظ العباري فاستعار دال المحو الإشاري الذي يحمل له رصيدا صوفيا مكثفا، وقد وقع الاختيار على ملفوظ المحو دون غيره عن طريق التداعي التلفظي، أو الصوتي، ومثل هذا النوع من التداعي الظاهري لا يناقض سبل الكشف الباطني؛ بل يعد من بين المثيرات الروحية التي توجه النظر الصوفي للأشياء من ميدان الظاهر إلى عالم الباطن، ولبناء رؤية ظرفية حول دلالة المحو ننطلق من المعنى الذي كشف عنه في سياق هذا التدليل حين اعتبره محو ما سوى الله من القلب، وفي موضع آخر يرى أن المحو هو: "محو الأوصاف الذميمة، وإثبات الأوصاف الحميدة " $^2$ ، فمثل هذا المفهوم يواكب سلوك التدليل عند ابن عجيبة في نحوه  $^2$ الصوفى؛ لأن الإجراء المتخذ في التنصيص هو محو الدلالة النحوية الظاهرية باعتبارها رصيد آثم، وإثبات الدلالة العرفانية التي تجسد حقيقة الأشياء. وفي سياق آخر أضاف ابنعجيبة إلى المحو

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 16.

<sup>2)</sup> ابن عجيبة، معراج التشوف إلى حقائق التصوف، ص 66.

خاصية التعدد التي يناط إليها تبدّل الأحوال، وتغير المدلول إذا توفرت الاشتراطات الروحية لذلك، "فإن القلب إذا تطهر من الأكدار، وصفا من الأغيار؛ كان كل ما يتجلى فيه من الغيوب فهو حق، إلا أنه ينسخ بعضها بعضا، فقد يخبر الولي بأمر، يكون، أو لا يكون على حسب ما تجلى في قلبه، ثم يمحو الله ذلك، ويثبّت في قلبه خلافه "1، إن تعدّد دلالات المحو العرفانية اقتضت أن يحوصلها ابن عجيبة في مدلول عرفاني شامل يعكس حالة متقدمة من الوصول. ويمكن تجميع مجريات هذا الفعل التدليلي في الخطاطة التالية:



في مرحلة أولى تم تعديل الدال على مستوى اللفظ تعديلا جناسيا عن طريق التداعي الصوتي، بالنظر لما يحمل الدال الجديد من رصيد عرفاني، ليكسب مفهوم اللفظ المرحّل دلالة جديدة منبثقة عن الدلالة الإشراقية للفظة المحو، وبالتالي فإن عماد الملابسة بين الدال الأصلي (النحو)، والمدلول الوافد هو ذلك التعديل التلفظي من منطوق النحو إلى ملفوظ المحو والذي نقل بدوره دلالة المحو للنحو حتى وإن تم اعتماد المحو دالا لفظيا لإنشاء العلامة الجديدة، وفي هذا الصدد اكتسب المدلول دينامية مفهومية يتكشف فيها مفهوم المحو بمعانٍ شتى، وتلك الخاصية لم يحظ بما النحو في مفهومه العباري لأن دلالته منتهية، وممنطقة خاضعة لمسار تعليلي، وتركيب مفهومي جامع، ومانع لأي تعديل زيادة كان، أو نقصان.

209

<sup>)</sup> ابن عجيبة، البحر المديد، ج03، ص03.

#### 2- الإعراب: مقامات وتغيّر:

الإعراب عموما مظهر تركيبي يفضى قصدا، أو سجية إلى توزيع الوظائف اللغوية، أو المعاني النحوية، ومحله آخر الكلمة، أو ما نزل منزلته، وقد اختلف العباريون في تعليل ظاهرة الإعراب بين من يرى أن التغيير حاصل بفعل عامل نحوي يحدثه في أواخر الكلمات، فالتغير عند سيبويه يقع على الملفوظ بالنظر " لما يحدث فيه العامل "1، ويرى اتجاه آخر أن هذا التغيير مرتبط بالدلالة، وإنما أجرى العرب الكلمات على هذه الحركات خدمة لدلالة التي تتغير من موضع لآخر فالأسماء مثلا " لما كانت تعتورها المعانى فتكون فاعلة، ومفعولة، ومضافة، ومضافا إليها، ولم تكن في صورها، وأبنيتها أدلة على هذه المعاني بل كانت مشتركة؛ جعلت حركات الإعراب فيها تنبئ عن هذه المعاني "<sup>2</sup>، وقد خالف قطرب هذا الحكم، وأعابه على النحاة، واعتبر أن العرب أعربوا الكلام ليحصل الإدراج في الكلام، لأن تسكين الكلمات يفضى إلى تباطؤ في التلفظ يثقل على اللسان بفعل الانقطاع، والتوقف، فالكلام في أدائه يعتمد على التحريك ليحدث التواصل بين السابق واللاحق، فالإعراب عنده لو "دخل الكلام للفرق بين المعانى لوجب أن يكون لكل معنى أعراب يدل عليه لا يزول إلا بزواله "3، وتعليل الإعراب عنده تعليل أدائي مرتبط بالتلفظ فالسكون مناط بالوقف، ولو تم اعتماده في الوصل " لكان يلزم الإسكان في الوقف، والوصل، وكانوا يبطئون عند الإدراج، فلما وصلوا، وأمكنهم التحريك جعلوا التحريك معاقبا للإسكان ليعتدل الكلام "4" وقد انتصر ابن عجيبة في بثه العباري للرأي القائل بالعوامل مجاراة لرأي ابن آجروم في متن الشرح، وأسقط هذا التبني على الدلالات الإشارية فيما بعد، " فالشأن

1) سيبويه، الكتاب، تح: عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط03، 1988، ج 01، ص 13.

<sup>›</sup> يبروت بيروت - لبنان، ط03، 1979، ص 2 أبو القاسم الزجاجي، الإيضاح في علل النحو، تح: مازن المبارك، دار النفائس، بيروت - لبنان، ط03، 1979، ص 69.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) المصدر نفسه، ص 10

<sup>4)</sup> المصدر نفسه، ص 71.

في اختلاف الإعراب أن يكون لاختلاف العامل $^{1}$ ، وبالعودة لدلالة الإعراب في مجال الظاهر التي كشف عنها ابن عجيبة يبدو أنه عاد للأصل المعجمي لتشكيل المفهوم العرفاني للإعراب، فابن آجروم عبّر عن الإعراب بالتغيير، لكن ابن عجيبة استهل بمذا المفهوم في سياق التفصيل في فعل الإعراب، وعلاماته بإيحاء غير صريح حين قال "كما تتغير أواخر الكلم لاختلاف العوامل تتغير أحوال القلب لاختلاف الواردات الداخلة عليها "<sup>2</sup>، ليمهد بعد ذلك في صياغة المدلول النهائي إلى الدلالة المباشرة لمفهوم الإعراب معجميا، فكان الربط بين الدال، والمدلول مستندا للدلالة المعجمية مع حضور الموقف النحوي على مستوى البناء الكلى لمفهوم الإعراب خاصة عند ربط هذا التحولات بالعوامل الفاعلة في ذلك، وإناطة التغير، والإعراب بحالات المتصوف التي هي ديمومة من التلوين، والتحول المرتبط بما يرد على هذه النفس من واردات مثّلت في مجال الظاهر العوامل الفاعلة في تغيير أواخر الكلم، يقول ابن عجيبة: "وإن قلنا الإعراب هو البيان، فنقول في الإشارة الإعراب عما في البواطن هو تغيير أحوال الظاهر؛ لاختلاف الواردات الداخلة عليها، فما كَمُن في السرائر ظهر في شهادة الظواهر، تنوعت أجناس الأعمال بتنوع واردات **الأحوال"<sup>3</sup>، والتغير النحوي مرجوع إلى عوامل لغوية مختلفة، ويختلف الإعراب باختلافها، وهو** الأمر ذاته بالنسبة لأحوال الصوفي؛ إذ تتغير باختلاف الواردات الداخلة عليها، فالواردات في المحو الإشاري هي بمثابة العوامل في النحو العباري، والرابط المسوغ لإقامة هذه العلاقة السياقية بين طرفي العلامة الصوفية المولَّدة هو خاصية التأثير، فالعوامل تؤثر في أواخر الكلمات، والواردات تؤثر في أحوال العبد.

وعند تشكيل المصطلح المحوي في أقسام الإعراب أضفى عليها ابن عجيبة معاني مقامية تنطلق من الدلالة المعجمية، فكما استعار النحاة سبقا هذه الأقسام من المعجم اللغوي مستندين إلى دلالات هذه الألفاظ، وعلاقتها بالمدلول الجديد؛ تخطى المدلل المعاني النحوية الخاصة، وانطلق

ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المصدر نفسه. ص 46.

<sup>3)</sup> المصدر نفسه، **47**.

من المدلول اللغوي العام، وقد ابن عجيبة في أقسام الإعراب هالة من الخصوبة الدلالية التي تعبر عن كينونة التصوف المتحلية في التحولات المقامية، وسيرورة الأحوال، فعلامات الإعراب أحوال، ومقامات، فالمدلولات اللغوية الواسعة لعلامات الإعراب جعلت منها وعاء ذوقيا لمباشرة الإفصاح عن خصوبة التجربة الصوفية اللامحدودة في هذا الباب بالخصوص، فالرفع، والنصب والخفض والجزم تغيرات تعتري الإنسان.

# 2-1 الرفع:

إن دلالات الرفع معجما، ونحوا تؤول إلى مراجع مادية، أو حسية في الأصل، فالتأصيل المعجمي يرى أن الرفع علامة تدل على خلاف الوضع، ولذلك كانت مشابحة لقولهم: "رفعت الشيء رفعا، وهو خلاف الخفض، ومرفوع الناقة في سيرها خلاف الموضوع" أما النحاة فقد أشاروا إلى أن الاصطلاح ناتج من مرجع صوبي مادي يستند لحركة الحنك، والشفتين مثل ما ذهب إليه الزجاج: " فنسبوا الرفع كله إلى حركة الرفع لأن المتكلم بالكلمة المضمومة يرفع حنكه الأسفل إلى الأعلى، ويجمع بين شفتيه أن أما الدلالة النحوية للرفع فقد أجمع أغلب النحاة على أنحا دلالة الفاعلية حيث يقول الجرجاني: " اعلم أن الكلام مداره على ثلاثة معان: الفاعلية، والمفعولية، والإضافة، فالرفع للفاعل، والنصب للمفعول، والجر للمضاف إليه، وما خرج من هذه الأقسام؛ فمحمول عليها، وليس بأصل "3، لقد ارتكزت تدليلات النحاة على المعطى المعجمي، والصوبي، ثم تأسست الدلالة النحوية للرفع داخليا من الفاعلية، فالفاعل مرفوع دوما، وبالعودة للمدلول الصوفي لمأثول الرفع سنحد أن الآصرة التي بُني عليها إنشاء هذه العلامة المخوية ترتبط بالجدز الدلالي لملفوظ الرفع الذي هو عكس الوضع، ولأن الرفع، عند القوم من المنازل الصعودية التي تشكل أفق الناسك دوما كان الرفع المخوي عند ابن عجيبة هو: " رفع من المنازل الصعودية التي تشكل أفق الناسك دوما كان الرفع المخوي عند ابن عجيبة هو: " رفع

<sup>1)</sup> ابنفارس: المقاييس، تح: عبدالسلام هارون، دار الكتب العملية، إيران، لا، تا، ج2، ص 424، مادة (رفع).

<sup>2)</sup> الزجاج، الإيضاح في علل النحو، ص 93.

 $<sup>^3</sup>$ عبد القاهر الجرحاني، الجمل، تح: على حيدر، دار الحكمة، دمشق  $^-$  سوريا، دط،  $^3$ 0.

القدر، والعز، والجاه عند الله تعالى"<sup>1</sup>، وتلتبس هذه الدلالة أيضا بمقام الفاعل في السياق النحوي، إضافة للمجرى المعجمى؛ إذ يعد عمادا محوريا في الجمل الفعلية.

أن المنطلق، والمشترك في مواضعة دلالة الرفع هو المعنى المعجمي، فضلا عن الإضافات الجزئية المنبثةة عن الدلالة النحوية للفاعلية حيث الفاعل مرفوع القدر، والجاه، فمحورية الفاعل نحويا جعلته عمدة يسقط عليها المتصوفة نظرتهم بجعل المرفوع مرفوع القدر، والمقام، أو مكاشفة الرفع كمظنة للولاية، والقبول حتى وإن كان الرفع لا يقتصر على الفاعل وحده؛ لكن لا بد لهذا الفاعل الناسك المريد أن يكون مرفوعا، أو طالبا للرفع، لأن الرفع مقاما إلهيا يتحقق برفع القدر، والعز، وإلجاه عند الله تعالى. وقد حرت هذه الإرادة الرفعيّة إلى الكشف عن علامات الرفع لتكون مؤشرا بيّنا على مقام المرفوع، أو طالب الرفع، فإذا كانت علامات الرفع في نحو العبارة هي: "الضمة، والواو، والألف، والنون"<sup>2</sup>؛ فإن "للرفع إلى مقام المقربين أربع علامات: أولها الضمة: أي ضم المريد إلى الشيخ وصحبته، وخدمته، وتعظيمه، ومحبته... وثانيها واو المهوية أن يكون فردا لفرد، فيكون له قصد واحد، ومحبة واحدة، وإرادة واحدة، ويكون ذلك المهوية توحيد مجرد، ورابعها نون الأنانية، فلا يزال يذكر الاسم حتى يكون عين المسمى، فيقول حينئيذ: (أنا من أهوى، ومن أهوى أنا) "4، فدلالة الضم العرفاني أدرجت في وعاء الضم العباري انطلاقا من مشترك الدلالة اللغوية التي انبثقت عنها قبل ذلك الدلالة النحوية؛ أي ضم الشفاه عند النطق بالضمة، كما نقل عن أبي الأسود الدوؤلي: "فإن ضممت فمي؛

1 ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 47.

<sup>2)</sup> ابن آجُرُّوم، محمد بن محمد بن داود الصنهاجي، متن الآجرومية، دار الصميعي، الرياض – السعودية، ط1، 1998، ص

<sup>3)</sup> يراد بالهوية عند القوم الحقيقة في عالم الغيب: أي الذات من حيث غيبها، وهي مركبة من الضمير (هو) الذي تعاظمت دلالته في المنظور الصوفي إلى كلمة (الهو)، ويراد به الغيب الذي لايصح شهوده كما يشار به إلى الذات التي هي الكل في الكل. ينظر: لطائف الإعلام في إشارت الإلهام لعبد الرزاق القشاني، ص 455.

<sup>4)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 52.

فانقط بين يدي الحرف"، فأجملت دلالة الضم عموما لتكون مرتكزا لهذا الابتناء الجديد تدرجا. وفي دلالة واو الرفع استمد ابن عجيبة مدلولها الإشاري من واو لفظة (الهوية)، بالنظر لمل تحظى هذه اللفظة من تموقع روحي جليل في المنتج الإشراقي؛ إلا أن الواو لا يعد مرتكزا محوريا في بناء اللفظة من حيث دلالة الحروف عند القوم، فالهاء هي الرامز المركزي للهوية، ولكن اشتراك الواو مع الهاء قصرا في تركيب جذر الهوية (هو) أكسب الواو أحقية حمل طرف من هذا المدلول الكلي.أما الألف، فتكون علامة للرفع الروحي إذا تجلت في وحدة الناسك، ووحدة توجهه، وقصده، ومحبته كدلالة على الإخلاص، والتوحيد، وقد تم إخراج دلالة الألف من لفظة (الواحد) التي يتوسطها هذا الألف كمؤشر إلى تلك الوحدية المتجسدة في التركيب أولا، وفي صورة الألف المجسدة حسيا، ولدنيًا لتلك الوحدة ثانيا. ومن علامات الرفع العرفاني نون الأنانية على المنتوحاة من النون الداخلة في بناء الأنانية، وتدل النون هنا على الاتحاد، فيصير المحب عين المحب.

لقد أعطى ابن عجيبة دلالات أخرى لعلامات الرفع، حين حوّل مدلول الضم من ضم الشيخ للمردي إلى ضم النفس، وكفّها عن الحظوظ، الشهوات، أما واو الرفع فقد يراد به واو الودّ، والنون تحيل إلى نور التوجه، والمواجهة، فاحتفظ بتقنية استلهام دلالة الحرف من الحروف المركبة للكمات ذات الترميز العرفاني الكثيف؛ ولكنه عدّد من مدلولات هذه الحروف في موضع واحد، وهذا ما يبعث بالإشكال القائل بأن هذا التعدد خاضع لكشوف في لحظات شتى، أو هو مجرد استدعاء عشوائى أقرب إلى التلفيق، والعفوية.

#### 2-2 الخفض:

الخفض عند النحاة على اصطلاحين: (الخفض عند الكوفيين، والجر عند البصريين)، والخفض معجميا ضد الرفع، والتخفيض: "مدّك رأس البعير إلى الأرض، كقول القائل: يكاد يستعصى على مُخفّضه "3

<sup>1)</sup> الحسن بن عبد الله بن المرزبان السيرافي، أحبار النحويين البصريين، تح: طه محمد الزيني ومحمد عبد المنعم خفاجي، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وإخوانه، مصر، ط01، 1955، ص 12.

<sup>2)</sup> يراد بما الحقيقة، وسميت بذلك لأنه يضاف إليها كل شيء فيقال: نفسي، وروحي، وقلبي، وبدني، وكلي، وجزئي. ينظر:لطائف الإعلام في إشارت الإلهام لعبد الرزاق القشاني، ص 93.

 $<sup>^{3}</sup>$ ابن منظور: لسان العرب دار صادر، بيروت، ط $^{01}$ ، ط $^{1990}$ ، ج $^{7}$ ، ص $^{3}$ 

أما الدلالة النحوية فيرى فيها الزجاج ما يلي: " وأما الجر فإنما سمي بذلك لأن معنى الجر الإضافة، وذلك أن الحروف الجارة تجر ما قبلها فتوصله إلى ما بعدها "1"، وفي مصطلح الخفض عند الكوفيين فسر النحاة دلالته صوتيا على غرار ما جاء في الرفع، والنصب، فعللوا الخفض به "انخفاض الحنك الأسفل عند النطق به، وميله إلى إحدى الجهتين "2"، وفي الدلالة النحوية يكون الخفض، أو الجر علما على الإضافة كما أنف.

وفي الشق العرفاني تحيل دلالة الخفض روحيا إلى حالة من التدني، والهوان، بفعل أداءات بعيدة عن مسار المفازة الربانية، وقد اختار ابن عجيبة دال الخفض بدل الجر لأنه يواكب تدرجات المتصوف، وتصرفه بين المقامات، والأحول، فكان الخفض عنده ضد الرفع، ولذلك قدّمه في موضع الترميز الإشاري بخلاف ما ورد في المتن العباري، فقال متحدثًا عن الخفض بعد الرفع: "وضده الخفض، وهو الذل، والهوان"3، إذ الواضح أن آصرة الربط بين المعنيين هي الدلالة اللغوية الأولى للخفض، مع الإشارة إلى أن المدلول الروحاني للخفض جاء في موضع آحر من الترميز على محمل إيجابي، ومحمود عندما عبر عنه بالتواضع

في معرض الحديث عن علامات الخفض إذ يقول: " ولخفض العبد، وتواضعه ثلاث علامات "، فالمؤول الذي يحيل من الدلالة النحوية إلى الدلالة المحوية يبقى ثابتا، لكن المتغير هو المقام الذي تم التعبير به عن هذا الوضع، ومثل هذا التعدد بين مقامين متناقضين يعزز ما ينادي به العرفانيون من أن الكشف خاضع للمقام والحال، وقد يُرى في ذات اللفظ معناه، ونقيضه كما سبق توضيحة في مطلع هذا المبحث. فدلالة الخفض عند المدلّل بعد استنادها للمدلول المعجمي، واستئناسها بالدلالة النحوية تراوحت بين خفض رباني لمن وقع في الهواجس؛ فأضحى مقامه ذليلا مهانا، وبين الخضوع، والتواضع، وهو تدليل يجنح إلى حد التناقض مما يوحى بأن الملابسة المقامية،

<sup>1)</sup> الزجاج، الإيضاح في علل النحو، ص 93.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المصدر نفسه، ص 93.

<sup>3)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 47.

والذوقية هي التي كانت تؤطر إجراء التنصيص بالرغم من إنه انبثق من مشترك المعاني اللغوية، والدلالة النحوية للخفض.

وفي استتباع الحديث عن علامات الخفض نلحظ أن دلالة الخفض استقرت على المدلول الثاني الذي يرى الخفض تواضعا؛ لأن علامات الخفض التي أوردها ابن عجيبة انبثقت عن معاني الرفعة والقبول، "ولخفض العبد، وتواضعه ثلاث علامات: انكساره لربه دائما... ولعباد الله تواضعا، ولأوليائه تعظيما، وتحققه بياء النسب أي أن يكون منسوبا إلى الصوفية... حتى يقال فيه صوفي... أن يكون مفتوحا عليه قد تحقق بالفتح الكبير" أ، وفي كل هذه العلامات تم الاستناد في تشكيل المدلول الصوفي إلى المعطى المعجمي، باستثناء الياء، فقد استدعى ابن عجيبة في بناء دلالتها دلالة النسبة للقوم، فاعتبر مدلول ياء الجر هو ياء النسبة دون أدبى ملابسة تذكر سوى تكرر الياء ذاتها، فهى الماثول، والموضوع، والموضوع مع حفظ تباين الدلالة بين اليائين.

# 3-2 النصب:

انبثقت دلالة النصب – باعتباره أحد الحالات الإعرابية – عن دلالة المرجع اللغوي، أو المعجمي، فلما كان النصب يدل في معناه على إقامة الشيء؛ نقل انتصاب الفتحة التي هي علامته الأصلية عما يشابحها عند العرب من "نصب الرمح، وغيره، ومنها تيس أنصب إذا انتصب قرنه" أما النحاة فيُحِيلون دلالة النصب على دلالة علامته الأصلية التي هي الفتحة، ومن ثمّ يؤسسون الدلالة الصوتية للنصب، والفتح معا: "لأن المتكلم بالكلمة المنصوبة يفتح فاه، فيبين حنكه الأسفل من الأعلى، فيبين للناظر إليه كأنه قد نصبه لإبانة أحدهما عن صاحبه " أما الدلالة النحوية للنصب فهي كما سبق المفعولية ذلك لأن المفاعيل منصوبة. وفي مساق التدليل المحوي يمثل النصب كعامل قلبي وضعا بينيا بين الرفع، والخفض؛ لذلك فإن المناصيص على مكامنه العرفانية اتجه إلى أنه حالة من التسليم، والرضا، أو وضع وسطى بعكس

216

£ 1. ..

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 67.

<sup>2)</sup> ابن فارس، مقاييس اللغة، ج5، ص 434. (مادة نصب).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) الزجاج، الإيضاح في علل النحو، ص 93.

حالة الفتور لدى السالك، "والنصب: نصب النفس لمجاري الأقدار، وهو مقام الرضا، والتسليم، وهو حال أهل الطمأنينة من العارفين الواصلين"1، وفي هذا التدليل تمت إحالة الدال على المدلول اعتماد على المعنى المعجمي للنصب، لكنه في مكاشفة أخرى لمدلول النصب أسس المعنى العرفاني للنصب على تدرجات المقامات، والأحول قياسا للتدليل الذي أوحى به كل من الرفع الذي هو مقام القبول، والخفض الذي هو مقام الذل، إذ اعتبر النصب مقام توسطى بينهما، والناسكون يتراوحون بين "الرفع تارة إن استقامت أحوالهم، وقويت دلائلهم، فيرتفعون إلى درجة الصالحين، والنصب أي المتوسط بين الارتفاع، والانخفاض، فينتصبون لمجاري الأقدار، وهو حال فتورهم، وبرودتهم عن العمل الصالح، والخفض تارة أخرى، وهو حال عصيانهم فيسقطون عن درجة الصلاح، وينخفضون إلى أسفل سافلين "2، فابن عجيبة في هذه المكاشفة للنصب يرى أن النصب وضع صوفي مقلق، يعكس وضعا فتوريا عن السعى لمقام الرفع، ولكنه يسعى لأن يزكيه، أو يبرره بتصدير المنصوب فقيرا مقهورا تحري به الأقدار دون إرادة ذاتية، وبذا فإن الدلالة المعجمية للنصب كانت هي المدلول الذي تمحور حوله المعطى الصوفي في دلالة الرضا، والتسليم، لكنه في صياغة المدلول الثاني الذي يعكس حالة الفتور، والبرودة لا نجد صلة قوية بينه، وبين المدلول المعجمي، وبالتالي فإن النزوع إلى هذه الدلالة كان استلزاميا لدلالة الرفع، والخفض من تأشيرها على مقامات التصوف، فالرفع صعودا، والخفض نزولا، والنصب توسطا بينهما، وقد تم تعضيد هذا البناء الإشاري بالمفعولية، أو الفضلة من حيث كونها دلالة نحوية خادمة للمقام، إذ لا يكون المنصوب عمدة مرفوعة، ولا إضافة مخفوضة، وإنما فضلة منصوبة مفعولة غير فاعلة، تجري بها مجاري الأقدار فوق الإرادة، والقدرة.

وبالرغم من هذا التباين في مدلولي النصب إلا أن المدلول الظرفي الذي انتخبه ابن عجيبة لمكاشفة علامات النصب هو وارد الرضا، والتسليم، " ولنصب العبد نفسه للمقادير في مقام الرضى خمس علامات: الفتحة أي فتح قلبه لمعرفة الحق... وعلامة النصب للمقادير ألف الوحدة فلا يرى إلا الله... وعلامته أيضا الكسرة، أي الخضوع، والسكون تحت مجاري

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 48.

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص  $^{2}$ 

أقداره... وعلامته اليقين التام، فلياء هنا يشار بها إلى ياء اليقين، وعلامته أيضا: حذف نون الأنانية بخروجه إلى البقاء، فالناني يقول: أنا، والباقي يقول: هو " $^{1}$ ، وبتقصى المدلولات المدرجة في أوعية النحو الظاهري نجد أن المدلل حافظ على دلالة الفتحة رغم تغيّر المقام، والحال، فمدلول الفتحة كعلامة للخفض هو نفسه مدلولها كعلامة للنصب، والأمر ذاته بالنسبة للألف في حالتي الرفع، والنصب، أما كسرة مقام النصب، فقد احتفظت بدلالة الانكسار، والخضوع الذي هو مدلول سابق لكسرة مقام الخفض، ولم يتغير فيها شيء سوى تضييق حيز هذا الانكسار من انكسار لله، وعباده، وأوليائه في الخفض إلى انكسار لجاري أقدار الله في النصب، فالبرغم من ترديد العارفين لمبدأ تغيّر الكشف بتغيّر المقام؛ إلا أننا نجد المعطى نفسه يتكرر للدوال رغم اختلاف المقامات بل تناقضها، أما علامة الياء فقد اختلف المدلول عن ياء الكسر، التي مثلث ياء النسبة للتصوف، فياء النصب مستوحاة من ياء اليقين الذي تم انتدابه كلية مكان الياء بداعي احتواء ملفوظه على الياء، أو تمييزا لوجود يائين، فضلا عن تساوق اليقين مع مقام الرضا، والتسليم، لأنه يعكس حالة الطمأنينة لدى الناسك الذي نصب نفسه لتصريف الأقدار. وفي علامة حذف النون استعاد المدلل ملفوظ الأنانية، واعتبر حذف نونها علامة للنصب، فينتقل السالك على إثرها من عالم الفناء الذي هو مقام للرفع إلى عالم البقاء الذي هو مقام ما قبل الرفع بفعل الفتور، والبرود عن السعى، فتكون هذه العلامة مستدعية لدلالة النصب الثانية القائلة بأن النصب وضع من الفتور والتردي الروحي.

# 4-2 الجزم:

لقد أبان الزجاج في علل النحو عن دلالة الجزم معجما، ونحوا، فقال: " وأما الجزم فأصله القطع، فيقال جزمت الشيء، وجذمته "<sup>2</sup>بمعنى قطعته، أو بترته، وبذلك فهو يرى أن الدلالة النحوية للجزم تشكلت من قطع الحركة عن الكلمة بالسكون إذ يقول: "فكأن معنى الجزم قطع

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 64.

<sup>2)</sup> الزجاج، الإيضاح في علل النحو، مصدر سابق، ص 93.

الحركة عن الكلمة"<sup>1</sup>، ويستدل بقول المازي الذي يوافقه الرأي: "الجزم قطع الإعراب، فمعنى جزم الفعل المستقبل: قطع الإعراب عنه "<sup>2</sup>، فيتحول من الحركة إلى السكون.

انطلاقا من دلالات الجزم التي من بينها القطع في الأمر، والحسم فيه3، اعتبر المدلِّل أن الجزم " هو التصميم، والعزم على السير، والمجاهدة، والمكابدة، إلى الوصول إلى تمام المشاهدة "4، فهو يحيل بهذا المفهوم إلىاعتبار الجزم حالة وجدانية تعكس تصميما من السالك على اجتياز كل مقامات الوصول انطلاقا من الخفض، ثم النصب لينتهى السفر في مقام الرفع الذي هو مقام المشاهدة، وانكشاف الحقائق، وقد أصر المدلل بين الماثول النحوي، والموضوع المحوي بمؤول الدلالة المعجمية للجزم، فيكون المعنى اللغوي هو الإطار الذي تمت فيه صياغة منطلق المدلول مع إضفاء جملة من المعانى العرفانية التي تكسب العلامة خصوصيتها النسقية، لكنه حين انتقل لمكشفة علامات الجزم تحول بدلالة الجزم من عزم السير، والمحاهدة، والمكابدة إلى الجزم بمعرفة الحق، وانقطاع القلب عن الشكوك، والخواطر المقوضة للمعرفة الربانية، فاستند في هذا الربط المستحدث إلى دلالة لغوية أخرى للجزم تمثلت في الانقطاع، والقطع، وفي ذلك تلبّس بالدلالة النحوية الموحية بقطع الحركة الإعرابية بالسكون، ولذلك جاءت علامات الجزم خادمة لهذا الابتناء الثاني الذي يتجه لتوثيق المعرفة الإلهية بإبعاد الأوهام، الشكوك، يقول ابن عجيبة: " وللجزم بمعرفة الحق، والرسوخ فيها بحيث ينقطع عن القلب التهمم، والخواطر، والشكوك، والأوهام علامتان: السكون أي سكون القلب وطمأنينته... وعلامة الجزم أيضا بشهود الحق حذف علائق القلب، وشواغله "<sup>5</sup>، فمن علامة من وثّق معرفته بالحق، وصرف وجدانه عن الشك سكون القلب، وطمأنينته؛ بحيث لا يرد عليه وارد يهزّ إيمانه، أو يقطع عرفان، لأنه حذف

<sup>.93</sup> الزجاج، الإيضاح في علل النحو، مصدر سابق، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المصدر نفسه، ص 94.

<sup>3)</sup> مرتضى الزَّبيدي، تاج العروس من جواهر القاموس، تح: مجموعة من المحققين، دار الهداية، الكويت، ط 02، دت، ج31، ص 401.

<sup>4)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 48.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) المصدر نفسه، ص **74**.

عن القلب عوارض الظاهر، وشواغل العالم السفلي، فتحقق له الرسوخ في المعرفة، والجزم بها.

لقد كانت المكاشفة عن علامات الجزم في مدلوله الثاني مناطة بما عبر عنه هذا المدلول، فأضحى السكون النحوي سكون القلب، وطمأنينته، وحذف النون، وحرف العلة حذفا للعلائق، والشواغل المحققة للجزم بمعرفة الحق، وفي كل هذا الابتناء العلاماتي تم تأسيس المفهوم الظرفي للعلامات على أرضية الدلالة المعجمية للسكون، والحذف. وتحصيلا عن هذا التحليل يمكن القول إنملابسة تنجيز دلالة الجزم تستند لدلالة القطع، والانقطاع، وهي الدلالة اللغوية المرادفة لمعنى الجزم، فضلا عن تدعيم الابتناء الكلي بدلالة السكون، والحذف، وانطلاقا من ذلك سعى ابن عجيبة لتشكيل مفهوم تكاملي عن مضمون الجزم استنادا إلى مدلوله اللغوي، فضلا عن الإضافات العرفانية للمدلول.

# 3 سياق الرفع ومدلول المرفوعات:

ارتبط الرفع فيمضمار انعتاق روح العارف عن حظوظ النفس بمقام قبولي، وبذلك أصبح يعكس تدرجا قصديا مرتبطا بأفق السالك. واستلهاما من معطياته، وإحالته السابقة؛ يمكن اعتباره سياقا لحظيا تدور في فلكه كل المؤشرات القبولية، ويتموضع في رحابه كل الموجودات التي تعكس الرفع أصلا، أو اكتسابا.

فإن كانت المرفوعات في مجرى النحو العباري سبعة: وهي الفاعل، والمفعول الذي لم يسمى فاعله، والمبتدأ وخبره، واسم كان وأخوها، وخبر إن وأخوها، والتابع للمرفوع<sup>1</sup>؛ فإن مرفوعات المجو الإشاري جاءت مناظرة للمرفوعات السابقة على مستوى التجزئة، أو التصنيف، وهي تستجيب لسياق الرفع من حيث مدلولها؛ لذلك يمكن اعتبار سياق الرفع هو المؤول الشامل لكل هذه المرفوعات، سواء بصفة حصرية، أو بتشاركه مع بعض الإحالات المرافقة لبناء دلالة هذه المرفوعات كل على حدة.

\_

<sup>1 )</sup> ابن آجُرُّوم الصنهاجي، متن الآجرومية، ص 11.

لقد أورد ابن عجيبة على وجه التعميم أن المرفوعات هي أسماء الله، وخصص سبعة منها باعتبارها تجليات للوجود التي قام عليها عالم التكوين، "فيقال: قادر، ومريد، وعالم، وحيّ، وسميع، وبصير، ومتكلم" ولم ينطلق المدلِّل في هذا الإسقاط من ملابسة معجمية كما جرت العادة، أو حتى من محيّل بسيط متعلق بهذه المرفوعات متفردة؛ بل بسط ذلك من المدلول الكلي عن المرفوعات التي هي أسماء الله، ثم خصّص ذلك بسبعة أسماء تعرف بالأسماء المنبثقة عن صفات المعاني السبع انطلاقا من مشترك أن المرفوعات في النحو العباري سبعة، وعند التفصيل في مدلول المرفوعات تفردا نقف على وجه مفارق من الإحالة، ومختلف تماما عن المرفوعات السبع التي هي أسماء الله السبع.

### 1-3 الفاعل:

يخظى الفاعل نحويا بتموقع محوري في شق الجملة الفعلية، بالنظر لأهميته القصوى في إنشاء دلالة الفعلية، فلا فعل بلا فاعل، و"الفاعل لغة من أوجد الفعل "2، ونحويا " هو الاسم المرفوع المذكور قبله فعله "3، وتتجلى أهميته نحويا في وقوف الجمل الفعلية عليه، وهو أصل المرفوعات عند كثير من النحاة، ولذلك استهل به باب المرفوعات، "وبدأ بالفاعل: لأنه الذي يبدأ به أولا، ولأنه الأصل في المرفوعات عند الجمهور "4، وبعلة الرفع، والفعلية في الكون يبدأ به أولا، ولأنه الأصل في المرفوعات عند الجمهور "4، وبعلة الرفع، والفعلية في الكون بعلى الفاعل للمدلل فقال: " الفاعل الحقيقي هو الاسم المرفوع القدر العظيم الشأن، وهو الحق جل جلاله المذكور قبله فعله عند الغافلين، والمذكور بعده فعله عند الذاكرين "5، إن توظيف ملفوظ الفاعل كمصطلح نحوي انجرّ عن دلالة فعل الفعل، ومن يفعل الفعل هو الفاعل،

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 108.

<sup>2)</sup> عبدالرحمن بن محمد بن قاسم، حاشية الآجرومية، (لم تذكر دار الطبع ومكان الطبع)، ط 04، 1988، ص 59.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) المرجع نفسه، ص 59، 60.

<sup>4 )</sup> المرجع نفسه، ص 59.

<sup>5)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 114.

فالعلاقة بين الدال، والمدلول في الجرى النحوي تبدو علاقة مبررة، ولذلك لم يجد ابن عجيبة مشقة كبيرة في توجيه دلالة الفاعل من ذات المنطلق: بكون الفاعل هو من يفعل في الكون بفعله، بل كل ما يجري في الوجود هو بفعل هذا الفاعل، فهو الفاعل الحقيقي الذي يقع تحته فعل كل فاعل، وهو الحق سبحانه، وتعالى، وقد جاء مرفوعا لأنّ اسم الحق عظيم المقام مرفوع الشأن، فكانت دلالة الرفع معضدة لمدلول الفاعل المحوي، وإذا كان الفاعل النحوي يذكر قبله فعله مطلقا؛ فإن الفاعل الحوي يذكر قبله فعله مطلقا؛ فإن الفاعل الحوي يذكر قبله فعله عند الغافلين، فالغافلون يرون الفعل، ولا يرون الفاعل، فهم محجوبون عنه، لذلك هم يستدلون على الخالق بالخلق عقلا دون مكاشفة قلبية، أما العارفون فأنهم يذكرون الفعل بعد الفاعل في تناقض مع يرد في تقعيد النحو العباري، لأن العارفين يستدلون على بالخالق على الخالق على الخالق بعد ذلك حقيقة المشاهدة، والتحلي، فيرون بعد ذلك حقيقة الخالق في كل الخلق.

اعتمد ابن عجيبة في صياغة دلالة الفاعل العرفاني على معنى الفعلية الحقيقية التي هي فعل الخالق، فكان الارتكاز هنا ارتكازا دينيا، ويضاف إلى ذلك خاصية الرفع المنوطة بالفاعل في النحو لتناغمها الوصفي مع مكانة الفاعل الحقيقي، فهو العظيم العلي، واسمه مرفوع المقام، وقد اعتبر القوم تقدم الفعل على الفاعل وضعا حجبيا يختص بأهل الظاهر؛ لأنهم يستدلون بالفعل على الفاعل، فيرون الفعل، قبل أن يروا الفاعل، أما أهل الكشف؛ فالفعل عندهم يذكر بعد الفاعل، لأنهم يرون الفاعل قبل الفعل، ويستدلون بالفاعل على الفعل، "كيف يستدل بصفات من له مثيل، ونظير على من لامثيل له، ولا نظير "أ، وقد سبق تحليل هذا النظر في الفصل السابق، في سياق تقييم فاعلية العقل في مجال العرفان، والكشف الصوفي إجمالا.

### 3-2 المفعول الذي لم يسمّ فاعله:

اختلف النحاة في انتقاء الدال الذي يعبّر عن حقيقة هذا المرفوع، فابن آجروم سمّاه المفعول الذي لم يسمّ فاعله، ودلّل عنه بأنه "الاسم المرفوع الذي لم يذكر معه فاعله"، وقد عقّب ابن

مبد الكريم القشيري، الرسالة القشيرية، مرجع سابق، ج1، ص 70.

عجيبة عن هذا الاصطلاح، ورأى أنه لا يصلح لاستغراق بعض حالات النحوية، وأن " عبارة النائب عن الفاعل أحسن، لاختصارها، وكونها جامعة، وأما المفعول الذي لم يسمّ فاعله فقد يصدق عل المفعول الثاني "، أما في وضع التدليل الكشفى اعتمد المصطلحين معا، وإن كان في حالة التفصيل، وعرض خصائص الدال، وحدوده العرفانية اختار المصطلح الذي لم يرجحه، ففي الكشف الأول أشار إلى أن ما لم يسمّ فاعله هو النائب عن الفاعل، فإن كان الفاعل هو الله كما سلف فإنّ "النائب هو خليفته، وهو الانسان الكامل. قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَةِ كَهِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوٓا أَتَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ أ، وقد اعتمد في كشف هذا المدلول الأول على اختياره لمصطلح نائب فاعل، فالفاعل معروف، ودلالته تتحكم في دلالة نائبه استلزاما، فمن ينوب عن الخالق سوى المخلوق، وقد جعل من الآية القرآنية المذكورة تخريجا تأصيليا لهذه الدلالة؛ إلا أننا نرصد بعد هذا التخريج تخصيصا يتعلق بمن يصدق عليهم النيابة عن الفاعل، حيث اقتصر هذا الاصطفاء على الإنسان الكامل، وأعيد تأكيده بقصد آدم، وذريته الكُمّال، وليس كل الذرية، وفي هذا التضييق إشارة إلى ما ينبثق عن فضيلة الخلافة اقتضاء، وكذلك سعيا للتوفيق بين ما يترتب عن دلالة المصطلحين، وفي اصطلاح ما لم يسمّ فاعله تضاعف الشحن العرفاني إلى مرتبة يصبح فيها هذا المفعول عين الفاعل في إشارة للفناء في الحقائق الإلهية، " المفعول الذي لم يسمّ فاعله معه – بل يصير عين الفاعل حقيقة – هو العارف بالله، المتحقق بمقام الفناء، والبقاء، وهو النائب عن الفاعل الحقيقي في تصريف أحكامه التكليفية، والتعريفية، والجلالية، والجمالية، وهو القطب الجامع، ويقال فيه الغوث "2، فقد بدا واضحا أن المفعول الذي لم يسمّ فاعله في هذا الكشف الثاني ازداد ارتقاء في معراج الوصول إلى أن أصبح عين الفاعل بنيابته عن الفاعل الحقيقي في تصريف أحكامه التي أراد أن تتجلى فيها صفاته، أو حقيقته.

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 109.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) المصدر نفسه، ص  $^{2}$ 

أما المرتكز الدلالي الذي أحال إلى هذا المفهوم هو دلالة المفعولية التي تنسب للعبد، وعدم تسمية الفاعل التي اقتضت نيابة المفعول عنه، وقد كان هذا المفعول مخصوص الكونه منتدبا لتصريف الأحكام الإلهية اصطفاءً بأهلية التحقق الكشفى الناتج عن البذل، والمكابدة التبتلية.

# 3-3 المبتدأ والخبر:

إن كان الفاعل مكونا محوريا في الجملة الفعلية لقيام الفعليّة به، فالأمر ذاته بالنسبة للمبتدأ في الجملة الاسمية، فهو الذي تبدأ به الجملة، وهو الذي تسند إليه أحكام الخبر، كما تسند للفاعل من الفعل، وقد اصطلح عليه لفظ المبتدأ لابتداء الكلام به، فهو " لُنَّ اسم ابتدأت به، وعرّيته من العوامِل اللّفظيّة لتسند إليه خبرًا يكون به جملةً تحصُل به الفائدة "1، فعلة الابتداء المعجمية هي مسوغ الاصطلاح النحوي، ولا تقل أهمية الخبر عن المبتدأ في بناء الجملة؛ لأن فائدة الكلام لا تحصل إلا به، وسمى حير لأنه يخبر عن المبتدأ، ويسند إليه، أما المبتدأ، والخبر في مساق المحو الإشاري يمثلان الله، وما تجلى به من الأثر في الكون، يقول ابن عجيبة: " المبتدأ به، والمنتهى إليه هو الحق جل جلاله. قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّاهِرُ وَٱلْبَاطِنَّ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾2، وقال تعالى: ﴿ وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ ٱلْمُنَّهَىٰ ﴾3، والمبتدأ: إشارة إلى الذات العليّة الأزلية في حال الكنزية قبل التجلى، والخبر إشارة إلى حال الذات بعد التجلى "<sup>4</sup>، إن ملابسة ابن عجيبة في هذا التدليل ارتكزت على معنى الابتداء، أو الأوّلية، حيث ارتقى بما إلى صفات الذات الإلهية محيلا هذا التصور على الآية القرآنية المذكورة التي تبرز صفة الأوّلية لله في الكون، فالله هو الأول، والمبتدأ إشارة إلى ذاته العلية قبل التجلي بالأثر، كما أسهم سياق الرفع في نزوع دلالة المبتدأ إلى الله، أما الخبر فقد رأى أنه ملفوظ تجلى به الله من الأثر لأنه يخبر عن الذات، وكمالاتها

<sup>1)</sup> أبو عبد الله، شمس الدينابن الصائغ، اللمحة في شرح الملحة، تح: إبراهيم بن سالم الصاعدي، عمادة

البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، الممكلة العربية السعودية، ط 01، 2004، ج 01، ص 293.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) سورة الحديد، الآية: 03.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) سورة النجم، الآية: 42.

<sup>4)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 130.

بعد التجلي. وللترتيب بين المبتدأ، والخبر - بكون أصل المبتدأ التقديم على الخبر - دور بالغ في صياغة مدلول الخبر لما عبر عنه بالمنتهى، والآخر في ما ساقه من نصوص قرآنية، فالمبتدأ الأول، والخبر الآخر، والمنتهى.

# 4-3 اسم كان وأخواتها:

إن كان اسم كان من المرفوعات؛ فهو اقتضاءً من محيط الرفع، والكونية يحيل إلى الذات الإلهية، وهذا ما تجلى لابن عجيبة في حقيقية هذا الاسم، " واسم كان هو الله تعالى؛ لأنه فاعل الكون الذي هو مصدر لها "، وقد تحقق هذا التدليل من ملابسة الرفع ابتداء بكونما حاضنة هذه المسميات الظاهرية السبع، وكل مكاشفته لها في المساق العرفاني لابد أن تعكس حقيقة هذا الرفع المقامي، وتتساوق معه، ويبدو كذلك أن ابن عجيبة التجأ إلى مسوغ صوتي تمثل في لفظة (كان)، حين علّق مدلولها بمدلول لفظة الكون، ولا ربط بينهما سياقيا سوى البنية الصوتية، وهو مسوغ هش كما يبدو مقارنة بما عُهد عنه في آليات التدليل الإشراقي.

### 3-5 اسم إن واخواتها:

لقد اعتبر المدلل أن خبر إن في المجرى الكشفي يحيل هو كذلك على الله تعالى، حين قال: "وهو أيضا خبر إن لأنه به تأكدت النسب، وعزم عليها "1"، إذ المفضي إلى هذه الفهم المشترك هو سياق الرفع استتباعا لما سلف، ويضاف إلى ذلك استدعاءات التدليل عن الخبر، والمبتدأ، حيث أراد المدلّل أن يبقى الخبر دالا على الله، رغم دخول النواسخ عليه، وقد حمل الخبر في هذا السياق مدلول التأكيد على نسبة الفعل الكوني له انطلاقا من مدلول اسم كان المؤسس على فعل الكون.

وفي سياق مكاشفة باب عوامل المبتدأ، والخبر إجمالا لم تُبنى الدلالة العرفانية في هذا الباب على المضمون العباري للأجرومية إلا في نطاق التفيصيل في مكاشفة مدلولات كان، وأخواتها تصنيفا، أما التأشير على هذه العبارة بمحتوى إشراقي مجمل يبدو أنه لم يتيسر للمدلّل، ولذلك

225

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 109.

مهد في مضمار الشرح الظاهري بذكر الاصطلاح الثاني ( النواسخ) لكان، وأخواتها؛ ليبني عليه بعد ذلك مكاشفاته لهذا الفرع المرفوع: "وتسمى النواسخ لأنها نسخت حكم الابتداء العامل في الخبر، وصار العمل لها" وانطلاقا من تداعيات النسخ ودلالته اعتبر هذه النواسخ " إشارة إلى نواسخ الأحكام الذاتية التي تتعلق بالذات القديمة التي هي مبدأ الأشياء، ومنتهاها، ويكون النسخ في الأحكام الشرعية "2، فالنواسخ المحوية هي التي تنسخ أحكام الشرع بانتهاء حكم، واستئناف آخر بحسب ما تقتضيه شرائع الملل، أو الملة الواحدة، وقد صرف ابن عجيبة عن معانيه موقف التأثيم الناتج عن الإساءة للذات الإلهية بتدرج ذكي؛ حتى لا يظهر تأثير النواسخ على الذات الإلهية، وهي المؤثرة في الكون، فاعتبر تأثيرها موجه لأحكام الذات الإلهية مناطلقا من المطيّة العبارية القائلة بأن النواسخ تنسخ حكم الابتداء، وليس المبتدأ بذاته.

# 3-6 التابع للمرفوع:

لقد كانت دلالة التبعيّة المعجمية هيالبناء الجذري لمدلول التابع النحوي، وهي الرابط الإحالي على المدلول المحوي المستحدث، فالتابع للمرفوع عند القوم هو " الولي الكامل؛ لأنه تابع لله، ولرسوله اللذين هما أصل كل رفعة، وشرف، وعز "3، ولأن المتبوع مرفوع بأصله حصلت الرفعة للتابع باتباعه، فكان التابع للمرفوع مرفوعا، ثم شرع في تفصيل هذه التوابع محاولا إرساء تناسق على مدلولاتما مع المدلول العام للتابع، وهذا نما سنقف عليه.

ففي باب النعت اعتبر ابن عجيبة أن المقدم هو مصطلح الوصف؛ لأن "النعت يتغيّر، والوصف لا يتغيّر، ولذلك يقال أوصاف الله، ولا يقال نعوته" ، ولما شرع في صياغة المدلول العرفاني وسع كشفه للتابع والمتبوع، ووظف الاصطلاحين معا ( النعت، والوصف) يقول في

<sup>)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المصدر نفسه، ص 142.

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه، ص  $^{3}$ 

<sup>4)</sup> المصدر نفسه، ص 145.

الأول: "الوصف تابع للموصوف لا يفترقان أبد، فمهما ظهرت الصفات ظهرت معها الذات" وعدم الذات أ، ويقول في الثاني: " وإن شئت قلت: نعت الذات تابع لها في الكمالات وعدم النهايات...أو تقول: نعت الذات في مظاهر التجليات يتبع المنعوت في تلويناته " وعلى الرغم من اختياره لمصطلح الوصف عباريا إلا أنه مال إلى النعت إشاريا لأنه يعكس زاوية من الفلسفة الصوفية الممثلة في تلوينات المقامات، وتغير الأحوال، وإن كان ذلك مرتبطا برحلة الناسك إلا أنه في هذا المقام يرتبط بنعت الذات الإلهية التي تتجلى للناسك بحسب تلويناته.

وفي مدلول كلا الاصطلاحين على مستوى العرفان استند ابن عجيبة للمتداول الديني المتمثل في أسماء الله، وصفاته، ولأن الأسماء، والصافات الربانية من الملفوظات الأكثر توظيفا في المنتوج الصوفي؛ استدعت بذلك الصفة النحوية صفات الله، فكان الله هو الموصوف، والاستنباط ذاته ينطبق على مصطلح النعت والمنعوت.

لقد فرق المدلّل بين معنيين للتابع العطف، فالأول هو عطف الله على عبده بمدايته، وتوفيقه، وحفظه، وكشف حجابه، وهي علامات تؤول إلة معنى الشفقة، كقولك: "عطفت عليه أي أشفقت عليه "3، فقد حافظ على اللفظ، وغيّر الدلالة؛ لأن العطف النحوي لا يراد به الشفقة من ناحية الدلالة المعجمية، وليس منبثقا عنها، ولذلك كان الرابط في هذا المدلول مناطاب المجانسة اللفظية فقط، فتعدد دلالات الدال الواحد، قاد المدلّل إلى أن يحافظ على الدال، ويوظف المدلول بحسب ما تبين له. أما المعنى الثاني للعطف؛ فأراد به عطف العبد على ربه بامتثال أوامره، واحتناب نواهيه، وأراد بها الرفقة، والتتبع من "عَطفَ الوسادَةَ: ثَناها، كعَطّفَها تَعْطِيفاً. وعَطفَ على هذا المقصد بقصده أن

<sup>. 146</sup> الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المصدر نفسه، ص 146.

 $<sup>^{3}</sup>$  أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، تح: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين، بيروت، ط  $^{3}$ 04،  $^{3}$ 04، ص  $^{3}$ 04.

<sup>4)</sup> مرتضى، الزَّبيدي، تاج العروس من جواهر القاموس، ج 24، ص 166.

واو الجمع يردا بها جمع جمع قلب العبد بالله فيكون مرافقا لحضرته.

وفي تابع التوكيد انطلق المدلل من المعنى اللغوي بكل وضوح، ليصرف هذا المعنى إلى ما يبذله الساعي على صراط المجاهدة، فلا تبرز شدة التوكيد، وقوة العزم على الأمر المطلوب إلا إذا كان المؤكد المطلوب عظيما، كأن يكون هذا المطلوب " معرفة الله، ورسوله بالعيان، فالتوكيد يكون بليغا عظيما... وإن كان المطلوب متوسطا كعلم الرسوم، وحروف القرآن فالتوكيد والجزم يكون متوسطا... وإن كان المؤكد أمر دينويا، فالتوكيد، والحرص عليه على قدر أهميته "أ، ويظهر من محتوى هذا الإسقاط أن المؤكد يجستد رغبة العبد بتفاوت درجاها، والتوكيد الذي هو العزم، والحرص يختلف في شدته بحسب اختلاف المؤكد المطلوب، وقد فصل المدلل القول في ذلك، وعلى الصعيد التدليل، وملابساته عرفانيا يمكن القول: إن التنصيص على المدلل القول في ذلك، وعلى الصعيد التدليل، وملابساته عرفانيا يمكن القول: إن التنصيص على محتوى التوكيد انطلق من دلاته اللغوية، ومن المعطى النحوي القائل بتبعية التوكيد للمؤكد، وقد كاشف ابن عجيبة هذه التبعية على ثلاث مستويات تبرز مكانة المؤكد، وتبعية التوكيد له.

أما عن التابع البدل فقد جسد ارتقاء متناهيا في الرفعة من خلال تمثيله للحظة الفناء في الحقائق، أو ما يعرف بمقام الاتصال، الذي يغطي فيه الحق وصف عبده بوصفه، ويقع ذلك إذا " أبدل اسم من اسم في مقام الفناء في الذات، فيرتقي من اسم العبد إلى سام الرب " والمدلل في هذه الصياغة الروحية لمفهوم البدل استدعى معانيه من سياق الرفع الذي يحتضن البدل تابعا للمرفوعات، فضلا عن دلالة التبعية فالبدل تابع للمبدل منه كما العبد تابع لربه، والتبعية هي التي تعمل الرفع في البدل، فإن كان المبدل منه مرفوعا كالله سبحانه، وتعالى كان العبد مرفوعا إلى درجة فنائه في ربه، والعكس إن تبع البدل مبدلا غير مرفوع، لذلك فإن الفناء في الذات لا يتحقق إلا في مقام الرفع، لأن الفناء مبلغ يقيني، والرفع ظرفه، ومكانه.

228

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 166، 167.

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{2}$  الم

### 4- سياق النصب ومدلول المنصوبات:

أنشأ النصب سياقا توسطيا بين مقام الرفع القبولي، والخفض النبذي، في مدلوله الأول الذي يرتبط بحالة التردي الروحي المنبثق عن تنزيل الهمة عن مقام الرفع. ولكنه في مدلول مفارق تلبّس بمحامد شكرية تعيّنت لحظة انتصاب العبد للمقادير، وتسليم نفسه لها تسليما، والإجراء الكشفي في هذا الركن النصبي سيحاول الوقوف على مدلول المنصوبات في مجرى هذين المفهومين باعتبارهما سياقي الابنتاء الدلالي، مع مقارنة خصائص المنصوبات في هذا السياق التوسطي المقلق.

المنصوبات العبارية خمسة عشر وهي: المفعول به، والمصدر، وظرف الزمان، وظرف المكان، والحال، والتمييز، والمستثنى، واسم لا، والمنادى، والمفعول من أجله، والمفعول معه، وحبر كان، وأخواتها، واسم إن وأخواتها، والتابع للمنصوب أ، وقد ذكر ابن آجروم أن المنصوبات خمسة عشر، ولم يعد منها إلا أربعة عشر لذلك عطف ابن عجيبة على عدّه قائلا: "ولعل الخامس عشر هو مفعولا ظن وأخواتها "2، وانطلاقا من العدد خمسة عشر عقد المدلل الوثاق بين دال النحو، ومدلول المحو، على وجه الأجمل، فرأى أن " المقامات المنصوبات للمريد إذا قطعها وصل خمسة عشر "3، ثم عدّد هذه المقامات مجملة، والواقع أن هذه المقامات لا تدل على المنصوبات العرفانية التي جاء التفصيل فيها متفردة، لذلك فمدلول المنصوبات هنا مدلول كلي اعتمد على تعداد المنصوبات العبارية، وهي لا تعكس سياقيا مقام النصب لأن المقامات النصبية المذكورة منوطة بحالة الرفع، فقد وصل بعضها إلى حالة الشهود، ومثل هذا المقام الانتهائي لا يتساوق مع حالة النصب التوسطي، وقد بقي لنا أن نترصد سيروة التدليل على المنصوبات النحوية تفردا لنكشف ملابسات التنصيص عليها.

229

<sup>1)</sup> ابن أجُرُّوم الصنهاجي، متن الأجرومية، ص 16.

<sup>2)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 173.

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه، ص  $^{3}$  المصدر  $^{3}$ 

# 1-4 المفعول به:

المفعول به نحويا هو الاسم المنصوب الذي يقع به الفعل 1، أو ما وقع عليه فعل الفاعل 2، ويبدو من هذا الاصطلاح أن المفعول به دُلّل عليه بهذا الملفوظ لوقوع الفعل عليه فكان مفعولا به، وفي النسق المحوي امتدت خاصية المفعولية لتعكس حالة عارف فقد وجوده، وأصبح مرصودا ليُفعل فيه دون طلب أو اعتراض، فهو "الذي تحقق فناؤه، وكمل بقاؤه بالله، قد غاب عن وجوده، ووجود فعله، فهو مفعول به في كل ما يفع، ويذر، ليس له على نفسه إخبار، ولا مع غير الله قرار، فعله بالله، وتركه بالله"، إن هذا التوصيف الموكل للمفعول به الإشراقي يعلو به عن حالة النصب التوسطي، وهو بهذا الغياب سابح في أفق العلا، فيكيف له النصب، وحقه الرفع، ولذلك لا يمكن قراءة هذه المدلولات بالقياس، والمقارنة العقلية، لأن القوم حصنوا تعارضاتهم بمبدأ التسليم، أو عقوبة الحجب، ولكن رغم ذلك يمكن النفاذ إلى مسار آخر يربح العقل، ويناسق محتويات المفعول به مع سياق النصب، ومدلولاته، عندما نسقط المفعول بهذه الحمولة على مفهوم النصب الذي يقتصي الانتصاب للأقدار، إن المفعول بهذا الوضع حالة من التسليم لجاري النصب الذي يقتصي الانتصاب للأقدار، إن المفعول بهذا الوضع حالة من التسليم لمجاري

بناء على معطيات هذا النظر يمكن أن نفهم أن مسوغ التدليل على المفعول بهذا المحتوى متأتي من دلالة المفعولية التي تصور العبد في حالة من فقد الإرادة، والقدرة، خاصة إذا دعم هذا المعطى بسياق النصب في شقه القائل بالتسليم، والانتصاب للمقادير الربانية.

### 4-2 المصدر أو المفعول المطلق:

اختار ابن آجروم مصطلح المصدر، وعقّب ابن عجيبة على اختياره، فرأى أن: "الصواب: التعبير بالمفعول المطلق؛ لأنه هو الذي يُنصَب دائما، وأما المصدر فقد يكون

<sup>1)</sup> ابن آجُرُّوم الصنهاجي، متن الآجرومية، ص 17.

<sup>2)</sup> مرعي بن يوسف بن أحمد الكرمى المقدسي، دليل الطالبين لكلام النحويين، إدارة المخطوطات والمكتبات الإسلامية، الكويت، دط، 2009، ص 53.

مرفوعا " $^1$ و يُعرّف المفعول المطلق نحويا بأنه: " اسمٌ يقع على الأحداث، كه (الضّرب) و (القتل) و (الإكرام)؛ وهو أصل الأفعال، وسُمِّيَ مصدرًا؛ لصدورها عنه، وهو المفعول المطلق " $^2$ ، فإن كان قد سُمِيّ مصدرا لصدور الأفعال عنه، ولأنه مصدرها؛ فإن تسميته بالمفعول المطلق ناتجة عن كونه يخالف بقية المفاعيل بعدم تقيّده بحرف جر كما هو الحال عند المفعول به، أو معه، أو له، أو فيه $^3$ .

لقد عاد ابن عجيبة إلى اصطلاح صاحب الأجرومية ليدلل عن مضمونه الصوفي، بالرغم من أنه فضل اصطلاح المفعول المطلق، وعلل لاختيار، فتبدى له أن المصدر: "ما صدر عن الحق من أنوار تجلياته، وأسرار ذاته، وهو الاسم المنصوب، أي ما نصب من الكائنات ليُعرف بها، ويُشهد فيها، فما نُصبت الكائنات لتراها؛ بل لترى فيها مولاها" 4، لقد اعتبر المصدر كل ما يصدر من أنوار، وأسرار إلهية ليدلل بها على وجوده، إذ المقصود بالصدور ليس النظر إلى الكائنات؛ بل ما يتجلى فيها من حقائق إلهية لا تظهر لكل ناظر، وقد استلهم ابن عجيبة هذه الدلالة من دلالة المصدر، المعجمية وما اشتق عنها من الصدور، فضلا عن سياق النصب الذي يبدو أنه حول مدلول المصدر من الإحالة على الذات الإلهية – التي لا يوافقها إلا الرفع – إلى الإحالة عن الكائنات التي نصبت لتتجلى فيها حقائق هذه الذات.

## 3-4 ظرف الزمان والمكان:

الظرف لغة هو الوعاء<sup>5</sup>، وفيه دلالة على وقوع الشيء فيه، لكونه وعاء لذلك، ويطلق عليه

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 178.

ي ابن الصائغ، اللمحة في شرح الملحة، ج $oldsymbol{1}$ ، ص $^2$ 

<sup>3)</sup> جلال الدين السيوطي، همع الهوامع في شرح جمع الجوامع، تح: عبد الحميد هنداوي، المكتبة التوفيقية، مصر، دط، دت، ج 02، ص 94

<sup>4)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 180.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) الفارابي، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، ج 04، ص 1398.

غويا المفعول فيه، وهو " ما نصب من اسم زمان، أو مكان مقارن لمعنى (في) دون لفظها" أو في المدلول المحوي أسس ابن عجيبة إشراقه على مصطلح الظرف بدل المفعول فيه، فاعتبر " الوجود المتجلي به كله ظروف، أواني لأسرار المعاني، والأواني عين المعاني، إذ لا اثنينية في الوجود " أوالواضح أنه بذكره الأواني استجلب دلالة الوعاء المعجمية، فالوجود بأكمله وعاء لأسرار المعاني الإلهية، وقد عدّ الأواني من المنصوبات لأنها أوعية نصبت لغرض التجلي، والكشف عن أسرار، وحقائق الذات الإلهية سواء كانت أوعية مكانية، أو زمانية.

### 4-4 الحال:

يكتسي الحال في المدلول الصوفي أهمية بالغة؛ لأنه يعكس ظرفا تنسيكيا ينتاب العارف بحسب ما يرد عليه من واردات، وقبل الخوض في التدليل عليه ضمن النسق المحوي، لابد أن نقف عند دلالته اللغوية، والنحوية لنترصد العلائق التي تفضي بالدلالة من مفهوم لآخر بحسب معطيات النسق، ومقتضيات السياق.

الحال لغة هو: "كينةُ الإنسانِ، وَمَا هُوَ عَلَيْهِ مِن خيرٍ أَو شَرّ" قور ويرتبط الحال بظرف متغير، ووضع غير قار، وفي الاصطلاح النحوي الحال هو: " الاسم المنصوب المفسر لما انبهم من الهيئات "4، ولم يخرج في التدليل العرفاني عن تعبير عن كينة الإنسان، وهيئته، والحال قبل التنصيص عليه في المجوي يعد من الدلالات المحورية في صراط التزكية، ويعرفه ابن عجيبة على أنه " وارد يرد على القلب من كشف أسرار الذات، وأنوارها، فتدهش الروح، وتهيم،

232

<sup>1)</sup> محمد بن عبد اللهابن مالك، شرح الكافية الشافية، تح: عبد المنعم أحمد هريدي، جامعة أم القرى، مركز البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، مكة المكرمة، ط01، دت، ج 02، ص

<sup>. 184</sup> أبن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص $^2$ 

<sup>3)</sup> مرتضى الزَّبيدي، تاج العروس من جواهر القاموس، ج 28، ص 374.

<sup>4)</sup> ابن آجُرُّوم الصنهاجي، متن الآجرومية، ص 19.

وتسكر... وقد مات كثير من الصوفية بالحال "1" فالرابط الدلالي بين المدلولات الثلاثة هو كون الحال كينة ظرفية، أو هيئة لحظية، أو وارد عابر، ولذلك تعد الدلالة المعجمية هي المرجع البدئي لتشكل كل المدلولات البعدية للحال، بما في ذلك ظرفيته، وانبثاقه عن التحول، والتغير، يقول ابن عجيبة: "إنما شمي الحال حالا لتحوله، وانتقاله، فالحال لا يدوم لصاحبه، وإنما هو عارض ممطر على القلوب "2"، وقد جرى نصبه لأنه يعكس حالة العبد المفعول به، إذ يرد عليه الوارد فيفقد بذلك وعيه، بل ربما حياته كما صرّح أهل الوجد، ويكون منتصبا لما يجري عليه، ولا يمكن أن تظهر عليه ملامح الفاعلية التي تقتضي الرفع، ولم تجر عليه مآثم البعد التي تقتضي الخفض، فالحال منصوب لانتصاب صاحبه، وغيابه عن مقام الفعل، والتأثير.

## : التمييز

التمييز لغة من "ميَّز الشيء: إِذا فرقه... والتمييز في العربية: تبيين الجنس"<sup>8</sup>، فالدلالة المعجمية للتمييز تقوم على تبيين الشيء، وتفسيره، أما عند النحاة فالتمييز هو "الاسم المنصوب المفسر لما انبهم من الذوات "<sup>4</sup>، فإن كان الحال يُبين الهيئات الظرفية، فإن التمييز يُبين الذوات الثابتة، ولذلك سيختلف المحتوى العرفاني للتمييز اقتضاء بما يُباين دلالة الحال الانتقالية رغم تقارب المفاهيم المعجمية، والنحوية، ففي النسق المحوي يرى ابن عجيبة أن التمييز هو: "المفسر لما انبهم من الذوات مع المعاني فيميز بينهما "<sup>5</sup> ولا يمكن أن يرتقي إلى مدارج القبول إلا إذا "حصل له التمييز بين الضدين اللذين وقع بينهما التجلي، فيميز بين الربوبية، والعبودية، وبين الروحانية، والشريعة... وهكذا

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 189.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المصدر نفسه، ص 192.

<sup>3)</sup> نشوان بن سعید الحمیری، شمس العلوم ودواء کلام العرب من الکلوم، تح: حسین بن عبد الله العمري و آخرون، دار الفکر المعاصر، بیروت – لبنان، ط01, 1999، ج03, ص03

<sup>4)</sup> ابن آجُرُّوم الصنهاجي، متن الآجرومية، ص 19.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 197.

سائر الضدين الموجودين في الكون الذي وقع به التجلي"<sup>1</sup>، فالتمييز الصوفي بهذا المعطى هو وهب رباني يُمكّن العارف من التجلي، والكشف عن حقائق الموجودات، والتفريق بين ثنائيات الكون التي تُبنى عليها فلسفة العرفان للتفريق بين الروحاني منها، والجسماني، فيطلب المقصود، ويوضع المنبوذ.

وفي تفسير أواصر هذا التدليل بين المرجع اللغوي، والمنطلق النحوي، والمآل المحوي نجد أن المدلل في هذا الصدد استثمر في دلالة التمييز المعجمية التي تقتضي التفريق، وقد بنى مفهومه العرفاني على عاتق المفهوم النحوي حينما اقتبس من المدلول النحوي ما يخدم المحتوى الإشراقي، ثم أضفى عليه التخصيص اللفظى المميز للنسق المحوي.

#### 6-4 الاستثناء:

استهل ابن عجيبة كلامه الكشفي عن الاستثناء باستحضار الدلالة اللغوية للاستثناء، فقال: "الاستثناء لغة: إخراج الشيء مما دخل فيه غيره، وإدخال الشيء فيما خرج منه غيره" أما نحويا فالاستثناء هو " كل ما استثنى من جنسه بـ"ألا" أو بغيرها من أدوات الاستثناء "ق، وفي الجرى اللّدي تحوّل ابن عجيبة من دلالة الاستثناء إلى دلالة المستثنى، والملاحظ في هذا التنصيص أن المستثنى يحمل دلالة إيجابية، تضع صاحبها خارج المروعات، بفعل بذل محمود، لذلك فإن" المستثنى من الفزع الأكبر من حصّل الإيمان، والطاعة، أو مقام الإحسان، والمعرفة " وقد أسس المدلل لهذا المفهوم الكشفي باستحضار قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ لِلْحسان، والمعرفة " وقد أسس المدلل لهذا المفهوم الكشفي باستحضار قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ مَنْ فِي السَّمَوْتِ وَمَنْ فِي اللَّمْ الْإِيمَان، والطاعة أو ببلوغ مقام الإحسان.

234

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 195.

<sup>2)</sup> المصدر نفسه، ص 198.

<sup>3)</sup> ابن مالك، شرح الكافية الشافية، ج 02، ص 700.

<sup>4)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 200.

<sup>5)</sup> سورة النمل، الآية 87.

وفي تحليل الإجراء التدليلي للاستثناء نجد أن المدلل فضّل التنصيص عن مدلول المستثنى بدل الاستثناء، وقد بنى مدلول المستثنى العرفاني استنادا لنص الآية القرآنية، فانتهت صياغة الماثول بموضوع من استثناه الله من الفزع الأكبر بمشيئته، ويبقى سياق النصب عاملا مشتركا، وتابعا للتدليل، فالمستثنى منتصب لمشيئة الله التي أحرجته عن نطاق الفزع.

#### 4-7: المنادى:

يميل النداء عموما عند القوم إلى وضع المناجاة المرتبط بمسار الترقي، سواء كان النداء تضرعا، واستغاثة، أو انعكس مفهومه بحسب اتجاه النداء، واختلاف المنادى، فالعارف يناجي ربه، والرب يبتشر عبده نداء، وقربا، ولدلالة النداء معجميا تأسيس بارز في تأليف المفهوم الصوفي لهذا المضمار الدعائي، والمفلوظ المعجمي للنداء يرد بصورتي الرفع، والكسر لحرف النون، "يُقال: النّداء، والنّداء، والنّداء، والنّداء، والنّداء، والنّداء، والنّداء، قمن ضمّه أخرجه مُخرج الدُعاء، والنّغاء، وَمن كسره جعله مصدر ناديته نداءً. والنّداء: نداء الصوّرت، وهُوَ بعد مداه "أ، وفي الاصطلاح النحوي النداء هو "الدعاء بياء، أو إحدى أخواتها "، فمدلول الدعاء هو المشترك المعنوي بين نسقي المعجم، والنحو، ولأن ابن عجيبة لم يدلل على ملفوظ النداء بذاته؛ بحكم ارتباط إرادته التدليلية أكثر بالمفلوظات التي تمن أصناف المنادى الظاهري التي حوصلت في خمسة أنواع هي: المفرد العلم، والنكرة المقصودة، والمضاف، والشبيه بالمضاف <sup>2</sup>، وانطلاقا من هذه الأنواع ميّز ابن عجيبة بين ضروب من المنادين، اختلفوا في المراتب، والمحتوى حتى إن كان وإن كان الدال مشتركا، مثل ما تكشّف له في المنادى المفرد العلم، يقول في ذلك: "المنادى في الأزمات، والمآرب خمسة: تكشّف له في المنادى المفرد العلم، يقول في ذلك: "المنادى في الأزمات، والمآرب خمسة: المفرد العلم، وهو الحق جل جلاله، وهذا هو المقصود بالذات، والأربعة وسائل. وقد يطلق تكشّف له في المنادى المفرد العلم، وهذا هو المقصود بالذات، والأربعة وسائل. وقد يطلق

<sup>10،</sup> أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي، جمهرة اللغة، تح: رمزي منير بعلبكي، دار العلم للملايين، بيروت، ط $^{1}$ 1987، ج $^{2}$ 20، ص $^{2}$ 1061.

<sup>2)</sup> ابن آجُرُّوم الصنهاجي، متن الأجرومية، ص 21.

العلم على الرسول عليه الصلاة، والسلام لانفراده بالكمالات، وظهوره بالمعجزات ظهور نار القرى على علم"1. في الكشف الأول للمفرد العلم اعتبر ابن عجيبة أن المقصود الإشاري للمفرد العلم هو الله جل جلاله، وعطف على ذلك بتبرير أنه هو المقصود بالذات مستحضرا في ذلك قضية عند النحاة تمنع مناداة الضمير الغائب، لكن القوم في لغتهم المارقة نادوا الضمير الغائب بملفوظ متداول بينهم عند المناجاة الوجدة بعبارة ( يا هو)، وعللوا هذه المعاكسة النحوية بقولهم: " ياهو لم يبق عندهم غائبا، بل صار قريبا متعيّنا، وقال القشيري: هو عندهم علم على الذات، فليس هو عندهم ضمير، وإنما هو اسم للهوية الحقيقية الفرادنية "<sup>2</sup>، إن مناداة (الهو) هو أحد الملابسات التدليلية التي كشف للمدلل أن المراد بالمفرد العلم هو الحق باعتبار (الهو) اسما للهوية الحقيقية الفرادانية، وقد أسهمت دلالة الفردية، والعلمية في تكثيف هذه الصياغة العرفانية، وتناسقها المقامي، ويضاف إلى تعضيد هذا الاستلهام المفهومي دلالة النداء التي تعكس المناجاة، والتضرع، والطلب، وهي معاني يتوجه بما إلى الحق ابتداءً، كما يمكن القول إن خصوصية الضّم النحوي في المفرد العلم استدعت لحاقه بعالم الرفع اللاهوتي، وحروجه من عالم النصب الناسوتي. وفي مدلول ثاني للمفرد العلم افترض أن يطلق هذا الملفوظ الرفعي على الرسول رضي الله الله الله والمؤكد في هذا الابتناء أنه استدعى التدليل الذي أورد البوصيري في بردته، وقد سبق الحديث عنه في سياق توظيف الدوال النحوية في مواضع مدلولية متعددة، وهو قوله: $^{3}$ 

# خفضت كل مقام بالإضافة إذ نوديت بالرفع مشل المفرد العلم

والمعروف عن المدلل أنه شرح البردة قبل الولوج لعالم الإشراق، وهو هنا يستدعي تلك المكتسبات الظاهرية ليوجهها توجيها عرفانيا، ولم يكتف في هذا الافتراض بما استوحاه من معاني البوصيري، بل عمد إلى تبيين تفسير الجزئيات المدلولية للمفهوم النحوي، وتخريجيه تخريجا صوفيا خادما لهذا المحتوي، فالرسول مفرد لانفراده بالكمالات، وعلم لظهور بالمعجزات نارا على علم،

ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المصدر نفسه، ص 207.

<sup>3)</sup> ابن عجيبة، شرح البردة، ص **251**.

لقد ارتكز على المدلول النحوي، وفسر معانيه تفسيرا معجميا يمكنه من التأسيس لهذا الافتراض.

في مكاشفة النكرة المقصودة أفصح ابن عجيبة بوضوح عن استناداته المعجيبة لصياغة المدلول الإشراقي الذي يقول إنه كشفي، ووهبي، فهو قد اعتبر النكرة المقصودة: "سر الولاية "1 وعلل هذا التدليل بقوله: "و إنما فسّرنا النكرة المقصودة هنا بسر الخصوصية لأنها تنكر أولا، وتقصد ثانيا بعد التمكن منها "2، فهو قد كشف عن ملابسة التدليل بتصريح عباري ظهر فيه أن اعتمد الدال النحوي منطلقا، وفسّر مركباته تفسيرا معجميا، وهو ما يعزز ما سبق من كشف لملابسات التدليل، ومؤول الانتقال من نسق إلى آخر، إذ كان في معظمه استلهاما معجميا متفردا، أو بمرافقة بعض العلائق السياقية المعضّدة للتدليل المقصود.

وقد اعتمد ذات التوجه المعجمي في تأويل النكرة غير المقصودة، فاعتبرها هي "الخصوصية التي بقيت على حال الخفاء حتى مات صاحبها "3، فتبقى النكرة المقصودة إجمالا خصوصية وولاية، وغير مقصودة لأنها بقيت مخفية بلا طلب أو تمكن حتى مات صاحبها.

ومن المنطلق المعجمي أوّل المضاف بأنه "المضاف إلى أولياء الله بالتربية، والحدمة، وهو ملحق بهم في المآل" أول الشبيه بالمضاف بأنه "من تزيا بزيهم، وانتسب إليهم، ولم يكن له ناهضة للظفر بسرهم، فلا شك أنه تلحقه بركاتهم ن وتنسحب عليه أنوارهم "أو فدلالة الإضافة، والتشبه بها ألقت بمدلولها المعجمي على التأويل الصوفي للمصطلح النحوي في ضمور كامل للدلالة النحوية إلا إذا استحضرنا سياق النصب فأنه يصدق على النكرة غير المقصودة، والمضاف، والشبيه به، ولا يتساوق مع النكرة المقصودة التي محلها البناء على الضم ذي

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 208.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) المصدر نفسه، ص 208.

<sup>3)</sup> المصدر نفسه، ص 208.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) المصدر نفسه، ص208.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> المصدر نفسه، ص 209.

الصلة بمقام الرفع، ولكن يمكن تخريج ذلك على أن البناء على الضم وضع طارئ، وقد جاء في محل النصب الذي يمثل الأصل.

# 8-4 المفعول من أجله:

يتركب دال المفعول لأجله من لفظين هما (المفعول)، و(من أجله)، ولأن مدلولهما المعجمي واضح، سيقتصر الاستدعاء الدلالي على مناداة المفهوم النحوي، لنكتشف مدى احتوائه على العلائق الفاعلة في صياغة الكشف المحوي، فالمفعول لأجله نحويا هو: "الاسم المنصوب الذي يذكر بيانا لسبب وقوع الفعل "1 وفي عالم الإشارة أوّل ابن عجيبة المفعول لأجله بأنه " عالم الحكمة، وهو عالم الأسباب، والعلل... وعالم الحكمة هو عالم الخلق ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِستَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرَّشِي يُغَشِى ٱلَّيْلَ ٱلنَّهَارَ يَطْلُبُهُ, حَثِيثًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَكَمَرَ وَٱلنَّجُومَ مُسَخَّرَتِ بِأَمْرِهِ ۚ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمْنُ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ مَا وَالْحَمَةُ عَالَكُ اللَّهُ مَرْبُ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهُ الْحَكَمة تقتضى تعليل الأفعال، والتدبير، فما يفعله الله له حكمة، فتكون الحكمة بهذا التدليل مفعولا لها، أو لأجلها، والأمر نفسه بالنسبة للخلق، فهم يبعدون الله لحكمة، أو لأجل حكمة هي عين المفعول لأجله، ولذلك سمى هذا العالم بعالم الأسباب، وفي ذلك استدعاء للمدلول النحوي الذي عرّف المفعول له بأنه ما يذكر بيانا لسبب، وبالاعتماد كذلك على المدلول اللغوي للفظتي (من أجله)، أو (له) وُجّهت دلالة المفعول لهذا المعنى؛ لأن المفاعيل متعددة. وقد يقتضي سياق النصب أن تكون الأفعال من العبد لحكمة، كما تقتضى الآية المذكورة في التدليل الإشاري أن الأفعال أفعال إلهية. ولذلك سمى عالم الحكمة عالم الخلق.

ابن آجُرُّوم الصنهاجي، متن الآجرومية، ص 22.  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) سورة الأعراف، الآية 54.

<sup>3)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 211.

# 4-9 المفعول معه:

بعد وضوح الدلالة المعجمية للمفعول معه، سيقتصر التأسيس لسيرورات التدليل في هذا الباب على إدراج الدلالة النحوية من أجل رصد كل المعطيات المحيطة بإجراء التنصيص، ففي النحو العباري يعرف النحاة المفعول معه بأنه " الاسم المنصوب الذي يذكر لبيان من فعل معه **العفل** "1"، وفي مجرى البناء الإشاري لمدلول المفعول معهخالف ابن عجيبة ما يقتضيه سياق النصب، فأول المفعول معه بأنه "هو الذي تفعل الأشياء كلها معه، وبحضوره، وهو الله القائم على كل نفس بما كسبت، الرقيب على كل شيء، والحاضر مع كل شيء، قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرَّشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِ ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُم ۗ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ " 3، وبالغوص في ملابسة هذا الكشف سنجد أن المسوغ المحوري لتأويل المفعول معه بكونه الله الذي يُفعل معه كل شيء هو مؤدى الآية القرآنية التي استحضرها المدلل لتعزير توجهه الإشاري، فضلا عن الرصيد الروحي عند القوم، والذي يرتبط في كل أفعاله، وأقوله بالذات الإلهية؛ لأن غاية ما يطلبه العارف هو أن يحظى بمعية إلهية تتوج ارتقاءه بمرحلة الفناء، والوصال الذي لا فراق بعده أو المعية الحفظية، وقد فصل القوم في ذكر أصنافها ومراتبها، وبالعودة للسياق النصب الكلى للمفعولات سنجد أن المفعول معه منصوبا نحويا، والنصب أو الانتصاب لا يليق أن ينسب للخالق، فهو الفاعل المرفوع، وليس المفعول المنصوب، فيكف له أن ينصب في هذا التأويل، إن هذا الإشكال يؤكد أن الانطلاق الإشاري في هذا الباب كان من الدلالة المعجمية البيّنة، واعتمد بالأساس على معطيات الآية القرآنية، والرصيد الخَلجي المستحضر لمعية الله في كل ظرف، وحال.

ابن آجُرُّوم الصنهاجي، متن الآجرومية، ص 22.  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) سورة الحديد، الآية 04.

<sup>3)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 215.

#### 5 - الخفض ومدلول المخفوضات:

انكشف الخفض عند ابن عجيبة بوجهين أحدهما محمود عندما يعكس التواضع، والانكسار لله، وأوليائه، والثاني يحيل إلى مقام نبذي يصبح فيه العبد بعيدا عن مقام الرفع الإلهي، وقد اصطفى للتدليل الإشراقي عن مفردات الخفض المدلول الأخير، بحكم أن كل المخفوضات في مسار الكشف التفصيلي حملت محتوى سلبيا يحيل إلى مواضع طردية عن صراط الوصول؛ لعلة من العلل كانت سببا لهذا الخفض كما ذكر في ثنايا تأليف الصياغة الكلية للمخفوض.

المخفوضات في النحو العباري ثلاثة مخفوض بالحرف، ومخفوض بالإضافة، وتابع للمخفوض، وعلى هذه المخفوضات أسقط ابن عجيبة كشفه منطلقا من دلالة الملفوظ المركب ليكشف بذلك علة الخفض، وظرفه.

## 1-5 المخفوض بالحرف:

استحضر المدلل في ابتناء مدلول المخفوض بالحرف قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّالِينِ مَن يَعْبُدُ اللّهَ عَلَى وَجْهِهِ عَصِرَ الدّنيَا وَالْاَحِرَةَ ذَلِكَ هُو الحَسْرَانُ اللّهَ عَلَى وَجْهِهِ عَصِرَ الدُّنيَا وَالْاَحِرَةَ ذَلِكَ هُو الحَسْرَانُ اللّهَ عَلَى مَن كلمة حرف ليعتبر المقصود بالحرف النحوي هو الحرف المذكور في الآية، فقال عن هذا المخفوض: " هو من يعبد الله على حرف: أي طمع في عوض دنيوي، أو أخروي " فإن حصل له العوض عمل واجتهد، وإن لم يدرك مطمعه انقطع عن العمل، فذلك عبد مخفوض خسر الدنيا والآخرة، وسبب خفضه هو الحرف أي الطمع. وفي تفسير المدلل للآية قدم مدلولا آخر للحرف غير الطمع، إذ فسر الحرف بالحال فكان التفسير مختصا بأهل العرفان، فإن فمن يعبد الله على حرف هو من يعبد على حالة واحدة فإن أصابه خير وورود حال اطمأن، وإن أصابته فتنة كذهاب حال انقلب على وجهه ورجع إلى العمومية التي هي محل الخفض.

<sup>1)</sup> سورة الحج، الآية: 11.

<sup>2)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 216.

<sup>3)</sup> المصدر نفسه، ص 216.

وفي التدليل على هذا المحتوى الإشراقي ارتكز الكشف على منطوق الآية، وبنى محور الدلالة على لفظة (حرف)، بعيدا عن وجود تشارك دلالي بين حرف الخفض، والحرف الوارد في الآية بمعنى الشرط، أو الطمع؛ أنما حصلت الأواصر الدلالية بينهما انطلاقا من المجانسة اللفظية، فضلا عن ارتباط كل منهما بسياق سلبي، فالحرف المذكور في الآية هو علة الخسران الذي هو مقام خفضى عند القوم، والحرف النحوي هو سبب خفض اللفظ الذي يراد به العبد المنبوذ.

### 2-5 المخفوض بالإضافة:

يبقى مقام الخفض مقاما نبذيا يدل على وضع البعد عن الله في سياق كل المخفوضات، لذلك فإن التبدل الدلالي بين هذه المخفوضات يحصل على مستوى علة الخفض، أو سبب النبذ، فإن كان الخفض يحصل بالحرف الذي يعني عبادة الله طمعا، واشتراطا، فإن الخفض أيضا قد يحصل بالإضافة إلى المنبوذين، وهو ماعبر عنه بقوله: "ومخفوض بالإضافة إلى الأراذل، وصحبتهم "، وعامل البعد عن الله، يكون بصحبة أهل الرسوم والدنيا المخفوضين بأفعالهم، وأقوالهم، حيث يضاف المخفوض إليهم، فيصير مخفوضا مثلهم.

وكما تم تأسيس دلالة المخفوض السابق على الحرف، وتداعياته، فإن المخفوض في هذا الباب تأسس على معنى الإضافة، بمعطياتها المعجمية، والتفصيل العرفاني المميّز للكشف.

### 3-5 المخفوض بالتبعية:

المخفوض الثالث عن مقام الرفع هو من اتبع هواه، ونفسه؛ فآلت به إلى درك الهوان، فالمخفوض نحويا قد يخفض بتبعيته لمخفوض. والمعروف في السياق الديني جملة أن الهوى، والنفس أعداء لحاملهما، وباتباعهما يغادر العبد صراط المفازة، لذلك قال ابن عجيبة في ثالث المخفوضات: "ومخفوض بالتبعية لنفسه، وهواه، فمن اتبع هواه أهوى به إلى الهوان"، أن الدلالة النبذية للخفض حتّمت على المدلل أن ينسج مدلولات ذات مفاهيم سلبية عن

241

<sup>1)</sup> ابن عجيبة، الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، ص 217.

المخفوضات، ويركز على علة الخفض ليصيغ الكشف، وفي هذا الباب كانت التبعية سبب الخفض في المدلول النحوي، والعلة نفسها تمّ استدعاؤها في المدلول المحوي مع افتراض المتبوع مؤثرا آثما على مسار المخفوض، فالمتبوع مخفوض بأصله (النفس، والهوى)، وباتباعهما يصبح الحامل لهما مخفوضا مثلها، ويتحقق الخفض بالتبعية في مجال العرفان على هذا الافتراض.

بعد هذا الاستقراء الكشفي لدوال الأبواب النحوية، ورصد محتوى المدلول النحوي، والكيفية المعجمية، أو السياقية التي تشكل بها النتاج العرفاني، والتي مثّلت سيروروات مختلفة عدّدت من افتراضات المدلول، وصوره، على نسق روحي لا يُعير ضرورة لانشغالات العقل، وحيرته النمطية، كان لزاما أن يتم تجميع هذه العلامات العرفانية في معجم ظرفي، يعرض بإيجاز، وتركيز عناصر العلامة الدلالية، التي بمجموعها تُحوصل لنا مجريات التدليل العلاماتي، وملابساته، انطلاقا من رصد الماثول بتركيبه المشترك، والموضوع بمحتواه التفاعلي المتحدد، ثم المؤول ، أو المسوغ الذي أفضى إلى تشكيل العلاقة بين السابقين، وفي الجدول المرفق تم تحقيق هذه الغاية غير النهائية.

### 6- الجدول المعجمي للعلامة المحوية:

| سيرورة التدليل                         | المدلول المحوي           | الدال النحوي |
|----------------------------------------|--------------------------|--------------|
|                                        |                          |              |
| مؤول لفظي جناسي عن طريق ترحيل          | محو کل ما سوی الله من    | النحو        |
| لفظي للدال من ملفوظ النحو إلى ملفوظ    | القلب                    |              |
| المحو.                                 |                          |              |
| الرابط اللغوي التغير، ففي النحو تغير   | تغيير أحوال الظاهر       | الإعراب      |
| أواخر الكلمات، وفي المحو تغير أحوال    | لاختلاف الواردات الداخلة |              |
| الظاهر.                                | عليها.                   |              |
| عامل التأثير والتغيير فالعوامل تؤثر في | الواردات                 | العوامل      |
| أواخر الكلمات والواردات تؤثر في أحوال  |                          |              |
| المريد                                 |                          |              |

|            | Г                            |                                            |
|------------|------------------------------|--------------------------------------------|
| الرفع      | رفع القدر والعز والجاه عند   | الدلالة المعجمية للرفع مع توافر مدلولات    |
|            | الله تعالى                   | صوفية ترى الرفع غاية كبرى عند القوم        |
| الضمة      | ضم المريد إلى الشيخ          | المؤول الرابط هو دلالة الضم المعجمية.      |
|            | أو ضم النفس وكفّها عن        |                                            |
|            | حظوظها، وهواها.              |                                            |
|            |                              |                                            |
| واو الرفع  | واو الهوية، أي الفناء في     | الواو الداخل في تركيب لفظة (الهوية).       |
|            | الذات                        | الواو الداخل في تركيب لفظة الودّ.          |
|            | ، أو واو الودّ.              |                                            |
| ألف الرفع  | ألف الوحدة ( واحد)           | الألف الداخل في تركيب لفظة (واحد)،         |
|            |                              | فضلا عن صورة الألف الدالة على              |
|            |                              | الوحدة                                     |
| نون الرفع  | نون الأنانية، أو نون الاتحاد | النون الداخلة في تركيب لفظة الأنانية.      |
|            | أو نور التوجه، ونور          | النون الداخلة في تركيب لفظة النور.         |
|            | المواجهة                     |                                            |
| الخفض      | - الذل، والهوان عند الله.    | - الدلالة المعجمية للخفض، فضلا عن          |
|            |                              | الدلالة العكسية للرفع، والتناوب الثنائي    |
|            |                              | عند المتصوف بين الوضعين.(ذل)               |
|            |                              | - الدلالة المعجمية للخفض مع الإيحاء        |
|            | – التواضع.                   | الإيجابي لمقام الخفض ( التواضع).           |
| كسرة الخفض | الانكسار لله، والتواضع       | الدلالة المعجمية لمشتق الكسر               |
|            | لعباده وأوليائه.             | (الانكسار)، ومدلولها الرمزي، لأن           |
|            |                              | الانكسار كناية التواضع.                    |
| ياء الكسر  | ياء النسبة أي النسبة إلى     | الرابط هو ياء النسبة للقوم، إذ تم تحويل    |
|            | الصوفية والتحقق              | دلالة الياء من ياء الجر إلى ياء النسبة بلا |
| 1          |                              | l .                                        |

|              | بمقامهم.حتى يقال فيه       | مسوغ معقول سوى رمزية الانتساب            |
|--------------|----------------------------|------------------------------------------|
|              | (صوف ي)                    | للتصوف.                                  |
| فتحة الكسر   | الفتح على الله ( التحقق)   | الدلالة المعجمية للفتح، والانفتاح.       |
| النصب        | - نصب النفس لمحاري         | - الدلالة المعجمية للنصب.                |
|              | الأقدار وهو مقام الرضي     |                                          |
|              | والتسليم.                  | - دلالة التوسط استلزاما عن دلالتي الرفع  |
|              | – حال فتور، وبرودة عن      | والخفض.                                  |
|              | العمل الصالح وهو توسط      |                                          |
|              | بين الرفع والخفض           |                                          |
| ياء النصب    | إشارة إلى اليقين.          | الياء الداخلة في تركيب اليقين، وتم ترشيح |
|              |                            | اليقين لتساوقه مع حالة الرضا والتسليم    |
|              |                            | التي هي النصب. أو لتكرر الياء في         |
|              |                            | الملفوظ                                  |
| حذف النون    | حذف نون الأنانية،          | تحذف النون الداخلة في تركيب الأنانية،    |
| للنصب        | والخروج إلى مقام البقاء (  | والتحول من أنا التي هي مقام الرفع إلى    |
|              | الانتقال من أنا الفناء إلى | هو الذي هو مقام النصب دلالة على          |
|              | هو البقاء).                | التردي.                                  |
| الجزم        | التصميم، والعزم على        | المحيل هو دلالة الجزم على القطع في الأمر |
|              | السير، والجحاهدة،          | دون رجوع، أو تردد.                       |
|              | والمكابدة، إلى الوصول إلى  |                                          |
|              | تمام المشاهدة.             |                                          |
| السكون       | سكون القلب وطمأنينته.      | الدلالة المعجمية للسكون.                 |
| علامة الحذف  | حذف علائق القلب            | الدلالة المعجمية للحذف.                  |
|              | وشواغله                    |                                          |
| الفعل الماضي | فعل مضى من العبد.          | دلالة الفعلية، ومشترك الزمن الماضي.      |

| الفعل المضارع  | فعل مشتغل به في الحال.     | دلالة الفعلية، ومشترك الزمن الحاضر.     |
|----------------|----------------------------|-----------------------------------------|
| فعل الأمر      | فعل يأتي لا يدري ما يفعل   | دلالة الفعلية، ومشترك الزمن المستقبل.   |
|                | الله فيه.                  |                                         |
| الفاعل         | الاسم المرفوع القدر العظيم | دلالة الفعلية المطلقة في الكون من منظور |
|                | الشأن، وهو الحق جل         | ديني، وخاصية الرفع للفاعل النحوي        |
|                | جلاله.                     | تتساوق مع رفعة الفاعل المحوي، فهو       |
|                |                            | مرفوع الشأن.                            |
| – نائب         | - الإنسان الكامل، أو آدم   | - الاستناد إلى دلالة الفاعل، وتأويل آية |
| الفاعل.        | وذريته الكمال.             | الاستخلاف القرآنية.                     |
|                |                            |                                         |
|                | - العارف بالله، المتحقق    | دلالة المفعول، وعدم تسمية الفاعل        |
| - المفعول الذي | بمقام البقاء والفناء، وهو  | الحقيقي، اقتضت نيابة العارف عن          |
| لم يسمّ فاعله. | النائب عن الفاعل الحقيقي   | الخالق، وفق مقولات الفناء، والبقاء      |
|                | (الله)                     |                                         |
| المبتدأ        | إشارة إلى الذات العليّة    | دلالة الأوّلية قبل الخلق، وقبل التجلي   |
|                | الأزلية في حال الكنزية قبل | للخلق استناد للآية القرآنية التي تقضي   |
|                | التجلي، وهو الحق،          | بأوليّة الله.                           |
|                | والأوّل.                   | مرتبة المبتدأ إذ الأصل فيه التقديم      |
|                |                            | والابتداء.                              |
|                |                            | سياق الرفع بكون المبتدأ من المرفوعات.   |
| الخبر          | إشارة إلى حال الذات بعد    | دلالة الإخبار عن المبتدأ.               |
|                | التجلي؛ لأنه يخبر عن       | مرتبة الخبر التي تأتي بعد المبتدأ       |
|                | الذات وكمالاتها.           |                                         |
| اسم کان        | هو الله تعالى؛ لأنه فاعل   | سياق الرفع بحكم كونه مرفوعا نحويا،      |
| واخواتها       | الكون الذي هو مصدر         | فرفع محويا، واستدعاء مكاشفة المبتدأ،    |
|                |                            |                                         |

| فضلا عن الملابسة اللفظية بين (كان) و(        | لها.                         |                 |
|----------------------------------------------|------------------------------|-----------------|
| الكون)                                       |                              |                 |
| سياق الرفع لأن حبر إن مرفوع نحويا مما        | هو الله؛ لأنه به تأكدت       | خبر إن واخواتها |
| افضى إلى رفعه محويا، فضلا عن استدعاء         | النسب، وعزم عليها.           |                 |
| مكاشفة الخبر مضمونا، ورتبة، ووظيفة.          |                              |                 |
| تغيير الدال العباري من العوامل إلى           | نواسخ الأحكام الذاتية أو     |                 |
| مصطلح النواسخ، والاستناد إلى دلالته          | نواسخ الأحكام الشرعية.       | العوامل الداخلة |
| المعجمية.                                    |                              | على المبتدأ     |
|                                              |                              | والخبر (        |
|                                              |                              | النواسخ)        |
| الدلالة المعجمية للاتباع أو التبعية والدلالة | الولي الكامل؛ لأنه تابع لله، | التابع للمرفوع  |
| المعجمية للرفع كسياق شامل للمرفوعات.         | ولرسوله.                     |                 |
| متداول صفات الله وأسمائه استدعى              | صفات الله، أو نعوت ذاته      | الصفة أو        |
| تحويل مدلول الصفة النحوية إلى صفات           |                              | النعت.          |
| الله.                                        |                              |                 |
| انبثاقا عن مدلول الصفات والنعوت.             | الله أو ذاته                 | الموصوف أو      |
|                                              |                              | المنعوت         |
| استنادا لدلالة العطف بمعنى الشفقة.           | الله (عاطف)                  | المعطوف         |
| استناد لدلالة التبعية.                       | العبد (تابع)                 |                 |
| استنادا لدلالة العطف بمعنى الشفقة.           | العبد ( مشفوق عليه)          | المعطوف عليه    |
| ارتكازا على دلالة التبعية.                   | الله ( متبوع)                |                 |
| الدلالة المعجمية للتوكيد، ومرادفاتها،        | الحزم والعزم والحرص على      | التوكيد         |
| والمعنى الروحي للتوكيد فما يؤكد عليه         | نيل المؤكد ( المطلوب)        |                 |
| العبد هو مطلبه، وغايته.                      |                              |                 |
| استلزاما عن دلالة التوكيد، فالتوكيد يكون     | المطلوب في قصد العبد         | المؤكد          |

|            |                            | على مؤكد، وما يؤكد عليه هو المطلوب.      |
|------------|----------------------------|------------------------------------------|
| البدل      | العبد الواصل               | التبعية، ومقتضى ثنائية العبد، والرب في   |
|            |                            | النسق الصوفي.                            |
| المبدل منه | الله                       | التبعية، ومقتضى ثنائية العبد، والرب في   |
|            |                            | النسق الصوفي.                            |
| المفعول به | العبد الذي تحقق فناؤه،     | دلالة المفعولية التي تشير إلى غياب       |
|            | الغائب عن وجوده، ووجود     | الإرادة، بوقوع الفعل على المفعول، فضلا   |
|            | فعله.                      | عن سياق النصب القائل بالانتصاب           |
|            |                            | والتسليم                                 |
| المصدر     | ما صدر عن الحق من أنوار    | مشتق الدلالة المعجمية للمصدر (           |
|            | تحلياته، وأسرار ذاته.      | الصدور)                                  |
|            |                            | فضلا عن سياق النصب.                      |
| الظروف     | الوجود المتجلي به، أو      | دلالة الظرف المعجمية ( الوعاء)، وكذا     |
|            | الأواني لأسرار المعاني.    | سياق النصب، فالظروف أوعية نصبت           |
|            |                            | لتتجلى فيها أسرار المعاني.               |
| الحال      | وارد يرد على القلب من      | الدلالة المعجمية المعبرة عن الحالة       |
|            | كشف أسرار الذات،           | وظرفيتها، ويضاف إلى ذلك سياق             |
|            | وأنوارها.                  | النصب؛ لأن الواردات منصوبة لترد على      |
|            |                            | صاحب الحال                               |
| التمييز    | المفسر لما انبهم من الذوات | الدلالة المعجمية للتمييز (التفريق)، فضلا |
|            | مع المعاني، والتمييز بين   | المدلول النحوي.                          |
|            | الأضداد الكونية.           |                                          |
| المستثنى   | المستثنى من الفزع الأكبر   | الدلالة المعجمية للاستثناء، فضلا عن      |
|            | من حصّل الإيمان،           | مضمون الآية القرآنية، وكذا سياق          |
|            | والطاعة، أو مقام           | النصب فالمستنثى منتصب لإرادة             |
|            |                            |                                          |

| المستثني.                                | الإحسان، والمعرفة.      |                 |
|------------------------------------------|-------------------------|-----------------|
| الدلالة المعجمية للنداء                  | المنادى في الأزمات،     | المنادي         |
|                                          | والمآرب                 |                 |
| - دلالة الفردية، والعلمية، ومدلول النداء | – الله                  | المفرد العلم    |
| الذي يحمل التضرع، فضلا عن خاصية          |                         |                 |
| البناء على الضم التي تستدعي مقام         |                         |                 |
| الرفع.                                   | - الرسول على.           |                 |
| - دلالة التفرد بالكمالات، والظهور        |                         |                 |
| كالعلم بالمعجزات، واستحضار قول           |                         |                 |
| البوصيري.                                |                         |                 |
| الدلالة المعجمية للتنكير، والقصد.        | سر الولاية              | النكرة المقصودة |
| الدلالة المعجمية للتنكير، وغير القصد     | الخصوصية التي بقيت على  | النكرة غير      |
|                                          | حال الخفاء حتى مات      | المقصودة        |
|                                          | صاحبها                  |                 |
| الدلالة المعجمية للإضافة، فضلا عن        | المضاف إلى أولياء الله  | المضاف          |
| سياق النصب.                              | بالتربية، والخدمة.      |                 |
| الدلالة المعجمية للفظة الشبيه، فضلا عن   | من تزيا بزيهم، وانتسب   | الشبيه بالمضاف  |
| سياق النصب.                              | إليهم، ولم يكن له ناهضة |                 |
|                                          | للظفر بسرهم.            |                 |
| الدلالة اللغوية المنبثقة عن لفظة (من     | عالم الحكمة، وهو عالم   | المفعول من أجله |
| أجله)، التي تقتضي التعليل، وإظهار        | الأسباب، والعلل.        |                 |
| الحكمة من الفعل.                         |                         |                 |
| استدعاء مدلول النحو ( لفظة سبب)          |                         |                 |
|                                          |                         |                 |
| الدلالة اللغوية المنبثقة عن لفظة (معه).  | هو الذي تفعل الأشياء    | المفعول معه     |

| کا           | كلها معه، وبحضوره، وهو  | استثمار مضمون الآية القرآنية.          |
|--------------|-------------------------|----------------------------------------|
| الله         | الله.                   | الرصيد الروحي للمتصوفة القائم على      |
|              |                         | معية الله، ومقصد الوصول إليه.          |
| المخفوض هو   | هو من يعبد الله على     | الاستناد على منطوق الآية، والانطلاق    |
| بالحرف حر    | حرف: أي طمعا في عوض     | من لفظة (حرف) اعتماد على الجحانسة      |
| دن           | دنيوي، أو أخروي.        | اللفظية، وليس المدلول المعجمي، فضلا    |
|              |                         | عن سياق الخفض النبذي.                  |
| المخفوض الم  | المحفوض بالإضافة إلى    | الدلالة المعجمية للفظة الإضافة، فضلا   |
| بالإضافة الأ | الأراذل، وصحبتهم.       | عن سياق الخفض النبذي.                  |
| المخفوض الم  | المخفوض بالتبعية لنفسه، | الدلالة المعجمية للتبعية، فضلا عن سياق |
| بالتبعية وه  | وهواه                   | الخفض النبذي.                          |

خاتمة

لقد حاولنا بهذا البحث أن نرسم معالم التدليل العلائقي للعلامة في فضاء لغوي مشحون بالكثافة التنجيزية والتذويت الروحي الناسك على صعيد الإنتاج والتلقي، ولذلك اتسعت دائرة الكشف إلى استلزام تشيكل منظور متكامل الوضوح ومعلل نسبيا حول طبيعة المنتوج والتأسيس المعرفي لآلية صوغ المدلولات، وأنساقها، وسياقاتها البنائية، والتخييلية، ثم مكاشفة حالة التواضع العلاماتي داخل هذا النسق في مقامات تدليلية مختلفة ومتشعبة وعلى هذا المسار الوجيز تعاقبت نتائج هذا العمل؛إذ وردت متساوقة مع المجرى التدرجي لخطة البحث:

- بناء على ما سبق من استقراء لتميّزات الخطاب على النص، والمفاهيم المتباينة التي تلبس بما الخطاب يمكن أن نستقر ترجيحيا إلى وصف مضمون المدونة محل الدراسة بـ " الخطاب "، هذا الخلوص استند إلى مؤشرات خطابيّة المحتوى المستهدف، وعدة فواصل تمييزية أهمها: هوية المدونة المبنية على مضمونها فضلا عن هدف الخطاب الذي يمنح للمتلقي رخصة التحليل، والتأويل قصد الوصول إلى أهداف الخطاب، وما ينطوي عليه من دلالات مختلفة في إطارها السياقي، أو في مجالها النسقي دون أن نغفل تفاعلية الإلقاء، والتلقي وطابع الاستهداف والمخاطبة الفردانية، فما قدمه ابن عجيبة يكتسي كل هذه الاعتبارات، كما أن الركون إلى هذا الترجيح يضفي فاعلية على مهدوفات التحليل، ويخصّب مضامين المجرى الثنائي (إلقاء تلقي) ينّمي حركية التدليل من خلال المساحة التأويلية التي يمنحها للمكاشف وحريّة الإدراك لديه، كما أن شمولية الخطاب تضع هذا الترجيح في سعة من صور الاحتمال والإمكانات.
- وقع ترجيح المكاشفة السيميائية لمركبات التدليل الصوفي في هذا البحث بالنظر لعدة تقاطعات بين سمات العلامة عند بورس وطبيعة العلامة الصوفية، فالعلامة بهذه الخلفية المفهومية لا تقف عند التعيينات، والتحديدات المختلفة لعناصر الكون وفق نموذج محنط عن مؤثرات التجدد، والتآكل، بل إنها كتلة مدلولية مرنة تنصهر في إطار الجاري، والتداعيات التكوينية للتدليل، والتفاعلية التي تتساوق مع الظرف، والبُعد والجال الإفصاحي، مما يستدعي

تعاملا سياقيا، يفرز طابعا ديناميا للعلامة بوصفها تدليلا متجددا يقود للتوليد والتأويل معا؟ وذلك بموجب أن العالم الخارجي في حد ذاته واقع دينامي لا يستقر على نمط صوري صامد؛ بل هو تواتر نشط من الإضافات، والإنتاج سواء على مستوى القيم، أو المفاهيم، أو الأبعاد، وهذا ما يجعل العلامة في غالب أحوال التدليل مجرد اقتطاع ظرفي لهذه الصورة المتراكمة والمتغيرة؛ على إثر ذلك ضاق وعاء العلامة المباشرة عند بيرس عن تجسيد مشاهد الواقع التفاعلي، أو العالم المتنامي، وهو ذات المشغل التدليلي الذي أعرب عنه المتصوفة حين رصدوا قصور العلامة اللغوية عن تمثيل رؤيتهم الكونية الواسعة، وقد سعى بيرس إلى تكييف هذا الإشكال بتمديد وتشعيب مُشكِّلات العلامة وإرساء الدينامية باعتبارها رافدا تكوينيا للتدليل؛ فكانت دينامية الموضوع، والمؤول من بين المخارج التي يستند العمل إليها في مقاربة المدلول العرفاني المتوالد، ومن صور هذا الاستناد النزوع إلى مقولة السيميوزيس بكونها أبرز فعالية سيميائية إجرائية تتناظر مع مركبات الإحالة الصوفية، فالزمر الصوفي مؤسس على الاحتمال، والتعدد، والتغاير، ومرتهن لمقامات الإدراك، وبالمقابل السيميوزيس هو سيرورة دلالية غير منتهية تشتغل عبر سلسلة من العلاقات المؤدية لإنتاج المعنى وفق مبدأ التأويل اللامحدود، ولكلتا الحالتين ذريعة وجودية مشتركة، فالعلامة الصوفية مبعثها ضيق العبارة عن تمثيل الرؤية الصوفية الواسعة كما سلف عند النفري، والسيميوزيس كان مدعاة لقصور العلامة عن تمثيل العالم الواقعي المتغير كما سبق عند بيرس، ولذلك لا غرو إن قلنا إن الرمز الصوفي، أو العلامة الصوفية هي سيميوزيس دلالي من نوع خاص؛ خصوصيته هذه تكمن في أن وظيفته الإيحائية تتم ضمن نسق غيبي يستخدم أدوات إدراك فردية غير موضوعية مما يوستع ويشعّب منافذ الدلالة إلى حدود تتجاوز طبيعة اللغة وتواضعها الاعتيادي.

• إن تجاوز التدليل الصوفي لحدود اللغة الطبيعية ألقى بممكنات الإنتاج والإدارك إلى عوالم ماورائية ارتهنت فيها العلامة لمكونات غيبية وجدانية وصلات روحية بين الدال والمدلول جعلت مدلولات العلامة الصوفية مكونا ميثافيزيقيا يتعسر تعليله، أو حتى حصره قصد بناء شبكة دلالية لممكنات هذا التغيّر، ولم يكن هناك مخرج من هذه الحتمية العرفانية إلا باعتماد

المكشافة الصوفية المحايثة عبر تشتيت وتفكيك كل أنسجة الفضاء الصوفي وبسط المعالم البيّنة لاستراتجية التدليل الخالقة لهذا الإغماض ثم إعادة فرز مؤثراته على عملية التنجيز وحدودها.

- إن الولوج للنسق الصوفي المنشئ للدلالة ينطلق بدءاً من طبيعة النظر الصوفي للكون، والذي يختلف اختلافا ماورائيا، وحضوريا عن كل الرؤى العقلية المتداولة؛ فضلا عن الوسائل التعرّفية المؤطرة لعملية الحكم، أو المكاشفة، فالصوفي يرى أن جميع مفردات الكون قائمة للله راجعة إليه، ولا تمثل هذه الجزئيات في تمظهرها إلا تحققا للخالق؛ لذلك وجبت إحالتها إلى أصلها العرفاني، فكائنات العالم هي بمثابة صور تتجلى فيها المعاني الإلهية بدءا، وانتهاء، ولا يمكن للوجود أن يحمل أية قيمة متعالية بصورته المادية الصامتة؛ لأن هذه الصورة تمثل ظاهرا انفصاليا لا تحقق فيه، ولا يصل باليقين إلى منتهى المعرفة الكشفية إذا نُظر إليه بمجرد الحواس، ومن ثم فإن الوصول إلى الجواهر القيمية لموجودات العالم لا يتأتى إلا بمنافذ اتصالية روحية تبدي الحقائق العلويّة المبثوثة في بواطن هذه الموجودات.
- لقد تعدت أزمة إرباك المدلولات، والتجلي الموضوعي في المتشكل الصوفي إلى نطاق الاصطلاح المحوري المحايث الذي يستوجب حالة من التوافق الفني لمسميات القوم على الأقل على مستوى مفردات الماهية، والواقع أن انبناء التصوف على عمق الأشياء، ودواخلها؛ أفرز هذه الاحتمالات المطردة لكل المفاهيم المبدئية، أو الجزئية، فضلا عن كون التوجه الروحي للمتصوفة يعكس في حالات شتى تجارب فردية خاضعة للتراكم الروحي، والرصيد السلوكي الذاتي للمتصوف وفق ظرفية الأحوال، ومن ثمّ فإن الانتهاء إلى مفهوم نهائي، أو اصطلاح تواضعي لماهية التصوف واشتقاقه في حد ذاته يعتبر أمرا في غاية التعسر، وما يمكن قوله في هذا الصدد إن إمكانية الاصطلاح التواضعي لم تكن إرادة صوفية منذ البداية لذلك تنوعت المفاهيم، وملابسات الاصطلاح، فكما تعددت الآراء حول الأصل الاشتقاقي لكلمة (صوفي) تباينت أيضا حول المفهوم الدقيق للتصوف، وقد انتهج كل رأي سبيلا ما لتأسيس رؤيته في أصل الاصطلاح، بين مرتكز على الأصل الاشتقاقي، وقواعد الصرف اللغوي، وبين مقطلح (الصوفي)، ومسميات أخرى مجانسة لفظيا لهذا

المصطلح، وبين من اعتبر أن هذا الاصطلاح غير مرتبط بأي تعلة، أو إحالة تبريرية، بل هو بحرد لقب كما للناس ألقاب، وبما أن هذه المرونة أصابت المفاهيم المدخلية والدوال المحورية إلى درجة اعتبار التصوف في حد ذاته اضطراب؛ فإن ذلك يكشف حجم الاضطراب المصاحب لعملية البناء العلاماتي ليس فقط على مستوى التدليل بل انطلاقا من زاويا النظر، والموارد المبدئية التي تصاغ منها المفاهيم، أو تعلل بما الاصطلاحات، مما يشعر المتبع بأن الإحالة المدلولية للدال عند القوم هي في المجمل مجرد إجراء فردي منفلت لا يقبل أي مساءلة موضوعية أو علائقية أو بعدية، وما أصاب الكلي المحوري لا يسلم منه الفرعي الهامشي في نسق التنجيز الصوفي.

■ تتأسس الاستراتيجية الكبرى للتدليل الصوفي على خاصية التغميض بموجب إن المعرفة الصوفية بوجه عام هي معرفة اصطفائية باطنية لا تحصل إلا لفئة انتُخبت لهذه الشأن، ثم إن دواعي التغميض متراكمة، بعضها راجع للتمايز الفئوي الذي يستهدف حفظ الأسرار عن الإدراك المغلوط الذي ينجر عنه تدنيس الحقائق العرفانية فضلا عن مهدوف مضاعفة نوازع الشوق لدى المريدين لكشف حقائق هذه الغوامض عبر الترقى في سلم التبتل وبعضها مرتبط بحالة الصراع مع أهل الرسوم (الظاهر)، ولقد تجلت هذه الاستراتيجية في عدة ممارسات تدليله بدءا بالحرف، فبخلاف ما يراه المحجوب تُشكّل الحروف في مدفونها الباطني عالما آخر ورصيدا من الأسرار يفوق طاقة الحرف بصورته المألوفة، ولكي يحصل التوافق بين الحامل، والمحمول اشتغل المتصوفة على تعظيم مكانة الحرف، وتغيير مفهومه تغييرا صادما بعيدا كل البعد عن وظيفته الأولى، وإلصاق هذا الدلالات الغيبية بالحرف هو تمهيد إحرائي لتكثيف دلالة الألفاظ، وتغيير مضمونها تغييرا شاملا، فإذا كان الحرف الأبكم يفصح عن كل هذه القوى الدلالية، فمن الإلزام أن تفوق الكلمة، والعبارات في حمولتها مضمون الحرف العرفاني، أما إغماض الكلمات فقد تجسد عند القوم عبر منفذ الترميز والإشارة بعدّه ملاذا موثوقا لطمس إسرارهم فأصبح صورة مماثلة للوجود، وحقائقه، هذا الرمز يتشكل في كليته من مُشِير يمثل المعنى الظاهر للفظة، ومُشار إليه، وهو المعنى الباطني مع وجود علاقة تبريرية، أو ملابسة

ربطية مهما كانت هشاشتها ودرجة طوعها للفردانية وإلهام اللحظة، وبالمجمل فإن الرموز عند المتصوفة رموز ظرفية لا تحكمها مقاييس العقل، ونمطية التوقع، وفي مجرى صياغة هذه الرموز، وتعبئة مدلولاتها انتهج أهل الله إجراءات لغوية مختلفة كالتحريف المعجمي لمدلولات الألفاظ، أو عن طريق الاشتقاق، أو الإضافة التراكمية، أو شحن المدلولات عن طريق التضاد التناظري المنبثق عن التناظر الوجودي أو الوصف المضاعف للدلالة، وغير ذلك من الإجراءات التدليلية الخادمة لاستراجية التنجيز الغيبي.

- تشعبت ممارسة سيرورات التدليل عند القوم إلى سلوكيات لغوية مختلفة شملت حتى الجانب الشكلي، أو الصوري للألفاظ، سعيا منهم لتجديد كل الآليات التعبيرية لتأخذ منحي يحقق تعاليا مقصودا عن كل المتاحات من أول مصادفة ظاهرية، أن المتصوفة يريدون بمذا الإجراءات أن يقودوا أهل الظاهر إلى مسلَّمة مبدئية مفادها: أنَّه لا شيء في الوجود يظهر على حقيقته، بل إن عمقه، وغوره مرتهن ضمن أدبيات هذا السلوك العرفاني الذي امتلك ناصية التعبير عن الحقائق بفيض إلهي حصري لا يقبل التعقيب، ومن ذلك اعتماد الشحن المدولي الجديد الذي تصحبه العديد من الوسائط اللغوية، والشكلية، والمفهومية والتي تختلف من لفظ لآخر، وهي التي تعطى المعنى الصوفي ثراء مدلوليا غير محدود، فضلا عن الإضافة المضاعفة للمدلولات بكل صورها سواء كانت إضافة متباينين أو إضافة متماثلين أو إضافة مدلولية عبر الوصف وبهذه الإضافات يتم احتواء الموقف الروحى بكل مستجداته المقامية وثورته الروحية، فالإضافة اللفظية هي باللزوم إضافة دلالية، إذ لم تقتصر هذه السيرورة على ما سبق بل سلك القوم دروبا لغوية أخرى تتماشى مع مهدوفات التمثيل الظرفي للحظة الكشف كالتماس التبيّن الدلالي عبر تفعيل التضاد الذي يعد ملمحا بارزا من ملامح لغة العرفان وفق ما شُمى آنفا بالثنائيات التلازمية؛ فضلا عن الإضافة بالنسبة، والتي يتوخى منها استزادة مدلول جزئي للمعني يخرجه عن حالة التجرد، أو العموم كما تم تمثيله وتفصيله في فصول البحث.
- تمادى المتصوفة في انتهاك بنود اللغة الطبيعية إلى حد توليد اللادلالات، فمن ممارسة

تواضع جديد يشتغل داخل أوعية اللغة وقوانينها الصرفية والمعجمية والنحوية، وتتمركز أزمته في المعنى بدل اللفظ إلى حالة ابتناء غريب يمس القوالب اللغوية في شكلها حيث تصبح إمكانية التلقي موصدة حتى على مستوى ظاهر الألفاظ، وهو ما يعرف بلغة الشطح المؤسسة على لذة التحدي والتصدي للأغيار، فلغة الشطح هي حالة من الصفرية المدلولية والدالية التي قد تحوّل الرغبة الكشفية للخطاب إلى موقف مقاومة ومصادمة المنصوص وآنيته اللفظية؛ لأن هذا الترصيص المطلسم لا يمكن أن يحمل أي مؤشر على إمكانية الإدراك، أو فرضية التأويل حيث تخور آلية الكشف عن تعرّف ماهية الدال قبل ماهية المدلول، ولكن بالمحمل فإن لغة الشطح عند المتصوفة تعكس حالة تمرد لغوي متناه وضخ تدليلي لا أفق كشفي له.

■ تمتد الغريزة التمايزية الهادفة لتحييد كل إدراك غيري لمنطوقات القوم إلى نطاق رسم نموذج تكميلي يمس كل أطراف المكون الرسالي، فالإستراتجية التحصينية لا تنحصر فقط في ابتناء مضمون إشاري تتقاذفه أفهام الأغيار؛ بل يتعدى ذلك إلى ضبط حصال فئات المنتجين والمتقبلين وتقلبات الصراط العرفاني الذي يمكنهم من هذه الأهلية الروحية، ولذاك فإن المنُجِز للخطاب الصوفي أولا هو حالة من الاصطفاء أو الانتداب الإلهي يتلقى هذا العلم الوهبي من لدن الله، وطبيعة هذا العلم أنه موهوب لا يحصل بالكسب، أو الجلب، أو السؤال، أو الاعتراض على غرار علم الظاهر، كما أن مكاشفته ومناولته تختلف بحسب مقامات العارفين، فالمعرفة الصوفية في أهلية استحقاقها، ودرجة مكاشفتها مرتبطة مبدئيا بمراحل الترقى عبر المقامات، كما أن تصاعد المعرفة، وارتقائها من مستوى المعرفة الظاهرية إلى المعرفة الباطنية يمر عبر ثلاث محطات كبرى (شريعة – طريقة – حقيقة)، وفي ظل كل هذه التبييئة النسقية لإرسالية الملفوظ العرفاني يظل المتلقى مجرد متقبل سفلي فاقد لكل وسائل الاعتراض والاستدراك، فهو مخاطب بتقبل كل ما يرد عليه، أو التسليم به، بكونه في إنزالية التراسل حالة تذلل تطاوع كل الصور الإرسالية تنسكا، وليس بالضرورة استيعابا، إن هذا التموضع التواصلي المسالم قد يفقد عملية التواصل على مستوى العمق نجاعتها، حتى وإن كانت تبدو في الظاهر تواصلا سلسا، ومخرج القوم من هذا الحرج هو أن الإدراك مؤجل، وليس ممتنعا

باعتبار أن حالة الحجب للمريد هي حالة ظرفية مرتبطة بعارض من عوارض التنسك، وليست ممتنعة بالأساس، لقد بُنيت الروابط التواصلية بين المرسل، والمتقبل على بنود روحية بعضها إكراهي، وبعضها الآخر إشباعي، فالمرسل يمتلك سلطة روحية، وكفاءة إبلاغية موهوبة، تجعل من المتقبل مجرد مستوعب حالم يراهن على طواعيته السلوكية لبلوغ مقام التحلل من إكراهات الغموض، والتخييل.

- يرتهن التلقي الصوفي لشبكة من التداعيات الباطنية المحايثة، بدءا بتأهيل الأجهزة الموكل لها كفاءة الكشف على درجات متفاوتة حيث صنفوا الأجهزة القرائية من عتبة الحجب إلى أفق الإدراك، وانتهوا إلى أن هذه الأجهزة تشكل دعامة واحدة لا تُمايز بينها إلا الأنساق الروحية للمتلقي وانطلاقا من تباين الأجهزة تتعدد مسالك التجلي وتتشعب جغرافيا الكشف فضلا عن اختلاف نماذج الإدراك كما تم تمثيله بعينة قرائية لنموذج متعدد الافتراضات وفقا للوازم هذه الشبكة المتكاملة وتداعياتها.
- يشكّل الـمُدلِل ضمن شبكة صوغ المحتوى الباطني مُنجِزا علويا للرسالة الروحية، كما أن هذا المحتوى منبثق في عمقه وشحنته عن رصيد الملأ الروحي للباث العرفاني والذي ينزع إلى أساليب التنصل من مساءلة المعنى عبر التكسي بلحاف الإنابة الربانية لحظة الإبلاغ، فالمتصوف ليس ملتزما بأي شيء، وكل حكم على سلوكه اللغوي لا يعكس إلا ظرف دلالي واحد من ظروف غير محدودة وغير معدودة، ومن خلال سرد فصول التنشئة العرفانية لابن عجيبة وما سبقها تبين أن أطوار حياته من عتبتها الظاهرية إلى مثواها الروحي كانت تتغيأ تجاوز السمة البشرية من أجل بناء عالم رباني ماورائي له مقاييس وحقائق تتعدى مدى اللغة وتفيض عنها، على غرار كل العارفين وهو المنزع التدليلي الذي تجلى في أغلب منجزاته وتفيض عنها، على غرار كل العارفين وهو المنزع التدليلي الذي تجلى في أغلب منجزاته الكشفية خلال هذه الحقية التبتلية.
- يتأسس الوعي الصوفي عند المدلل ابن عجيبة على مخاطبة القلب باعتباره محل التلقين، والاستبطان، ويمثل القلب ضمن هذا النسق الروحي في تفاعلاته مع المعرفة اللّذنية كفاءة البصيرة التي بمقدورها مقاربة كل الخطابات الذوقية المكسوة بماجس الغموض النسقى، سواء

كان الغموص تأصيليا مبنيا على ذاته، أو تغميضا مركبا على معطى ظاهر يمثل حالة النحو الصوفي أو المحو العجيبي، كما أن المعرفة في نظره مرتبطة في مسار تواردها بوضع سيكولوجي حركي تتنازل فيه المواهب استنادا لمقام الوقوف اللحظي، وهو ما فسر في خطابه جملة التباينات الدلالية لذات الوعاء الدلالي عند اقتران الدال بالمدلول في وضع الإنشاء العرفاني؛ إذ يعكس التدليل وفق هذا النسيج الروحي انطباعا شاملا محصلته أن المدلولات لا تخضع لاشتراطات مقيسة بحيث يتمركز التدليل عند المعاني (المدلول) مع اعتبار الدال بصورته المورفولوجية، أو اللغوية مجرد آنية لا وزن لنظامها التركيبي وصحتها؛ بل الاشتغال بذلك يعد نزوعا عن الدلالة الكشفية؛ لأن الدال، أو الآنية بمثابة وعاء صوري محدود لا يقوى على تحمل فيوض المدلول، ومن هذا النظر التقزيمي لمقام الدال في مجرى المخاطبة نشأت الرغبة تحمل فيوض المدلول، ومن هذا النظر التقزيمي لمقام الدال في مجرى المخاطبة نشأت الرغبة ضمن هذا النسق اللّدني.

- إن غاية استهداف المطلق في كل ظرف صوفي ولّد لدى القوم نزعة تملّكية وأحقية تصرفية في كل مفردات الكون ومن مآلات هذا الاقتراف توليد النحو الصوفي عبر إفراغ المصطلحات (الدوال) النحوية من مدلولاتها التعاقدية، وشحنها بمعاني روحية ذاتية أنويّة تحدف لتقويم السلوك، وإصلاح الجنان عوض إصلاح اللسان، وقد تشكل هذا النحو الذي سماه ابن عجيبة (محوا) على مجرى، ومسار النحو العباري من خلال آليات المقارنة، والبغتة، والعفوية، والمفاضلة، لأن كل الجهود التي رسمت في هذا النسق اشتغلت على تجريد الدوال النحوية من رصيدها المفهومي لغويا، وتعطيل مدلولاتها التواضعية لإعادة بناء مفاهيم كشفية لهذه الدوال استنادا لملابسات شتى.
- اصطلح ابن عجيبة للنحو دالا جديدا هو " المحو " وهو تنصيص لا يفصح عن أدنى ملابسة لمدلول النحو التقليدي، وبذلك فالارتكاز التناظري لديه تأسس في هذا المقام على الجانسة اللفظية ( نحو/محو) مما يؤشر على أن الكشف العرفاني لم يتبيّن له مدلول النحو

خاتمة ......

بهذا اللفظ العباري فاستعار دال المحو الإشاري الذي يحمل رصيدا صوفيا مكثفا، وقد وقع الاختيار على ملفوظ المحو دون غيره عن طريق التداعي التلفظي، أو الصوتي أو الجناسي فضلا عن المدلول المعجمي للمحو والذي يتساوق مع مهدوف التدليل عند ابن عجيبة في نحوه الصوفي؛ لأن الإجراء المتخذ في التنصيص هو محو الدلالة النحوية الظاهرية باعتبارها محتوى إنساني محجوب، وإحلال الدلالة العرفانية التي تجسد حقيقة الأشياء.

- الإعراب المحوي عند ابن عجيبة هو تلوّنات الروح الصوفية وهو سمة التغيّر الذي يلحق الظواهر الوجودية، فالتغير النحوي مرجوع إلى عوامل لغوية مختلفة، ويختلف الإعراب باختلافها، وهو الأمر ذاته بالنسبة لأحوال الصوفي؛ إذ تتغير باختلاف الواردات الداخلة عليها، فالواردات في المحو الإشاري هي بمثابة العوامل في النحو العباري، والرابط المسوغ لإقامة هذه العلاقة السياقية بين طرفي العلامة الصوفية المولّدة هو خاصية التأثير، فالعوامل تؤثر في أواخر الكلمات، والواردات تؤثر في أحوال العبد، فالملأ التدلالي بهذا الوصل اللغوي هو برهنة لصياغة المدلول النهائي المناط بمفهومية الإعراب معجميا، إذ أن الربط بين الدال، والمدلول مستندا للدلالة المعجمية مع حضور الموقف النحوي على مستوى البناء الكلي لمفهوم الإعراب خاصة عند وصل هذا التحولات بالعوامل الفاعلة في ذلك، وإناطة التغير، والإعراب بحالات المتصوف التي هي ديمومة من التلوين، والتحول المرتبط بما يرد على هذه النفس من واردات مثّلت في مجال الظاهر العوامل الفاعلة في تغيير أواخر الكلم.
- ارتبط الرفع في مضمار انعتاق روح العارف عن حظوظ النفس بمقام قبولي، وبذلك أصبح يعكس تدرجا قصديا مرتبطا بأفق السالك. واستلهاما من معطياته، وإحالته السابقة؛ يمكن اعتباره سياقا لحظيا تدور في فلكه كل المؤشرات القبولية، ويتموضع في رحابه كل الموجودات التي تعكس الرفع أصلا، أو اكتسابا، فإن كانت المرفوعات في مجرى النحو العباري سبعة: وهي الفاعل، والمفعول الذي لم يسم فاعله، والمبتدأ وخبره، واسم كان وأخوتها، وخبر إن وأخوتها، والتابع للمرفوع، فإن مرفوعات المحو الإشاري جاءت مناظرة للمرفوعات السابقة على مستوى التجزئة، أو التصنيف، وهي تستجيب لسياق الرفع من حيث مدلولها، ولم

خاتمة .......

ينطلق المدلّل ابن عجيبة في هذا الإسقاط من ملابسة معجمية كما جرت العادة، أو حتى من محيّل بسيط متعلق بهذه المرفوعات متفردة؛ بل بسط ذلك من المدلول الكلي عن المرفوعات التي هي أسماء الله، ثم خصّص ذلك بسبعة أسماء تعرف بالأسماء المنبثقة عن صفات المعاني السبع انطلاقا من مشترك أن المرفوعات في النحو العباري سبعة، وعند التفصيل في مدلول المرفوعات تفردا نقف على وجه مفارق من الإحالة، ومختلف تماما عن المرفوعات السبع التي هي أسماء الله السبع.

- يعتبر النصب في مجرى العرفان سياقا توسطيا بين مقام الرفع القبولي، والخفض النبذي، في مدلوله الأول الذي يرتبط بحالة التردي الروحي المنبثق عن تنزيل الهمة عن مقام الرفع. ولكنه في مدلول مفارق تلبّس بمحامد شكرية تعيّنت لحظة انتصاب العبد للمقادير، وتسليم نفسه لها تسليما، وانطلاقا من عدد المنصوبات النحوية الخمس عشر عقد المدلل الوثاق بين دال النحو، ومدلول المحو، على وجه الإجمال، فرأى أن المقامات المنصوبات للمريد إذا قطعها وصل خمسة عشر، ثم عدّد هذه المقامات مجملة، والواقع أن هذه المقامات لا تدل على المنصوبات العرفانية التي جاء التفصيل فيها متفردة؛ لذلك فمدلول المنصوبات هنا مدلول كلي اعتمد على تعداد المنصوبات العبارية، وهي لا تعكس سياقيا مقام النصب؛ لأن المقامات النصبية المذكورة منوطة ضمن النسق المعتاد للتصوف بحالة الرفع، فقد وصل بعضها إلى حالة الشهود، ومثل هذا المقام الانتهائي لا يتساوق مع حالة النصب التوسطي، وهذا ما يؤشر مرة أخرى على أن التلفيق التلفظي وتحسس الملابسة البعيدة والقريبة هو أهم مؤثث لهذا التركيب العرفاني على الدوال النحوية.
- الخفض أو الجر عند ابن عجيبة يتكشف بمقامين أحدهما محمود عندما يعكس التواضع، والانكسار لله، وأوليائه، والثاني يحيل إلى مقام نبذي يصبح فيه العبد بعيدا عن مقام الرفع الإلهي، وقد اصطفى للتدليل الإشراقي عن مفردات الخفض المدلول الأخير، بحكم أن كل المخفوضات في مسار الكشف التفصيلي حملت محتوى سلبيا يحيل إلى مواضع طردية عن صراط الوصول؛ لعلة من العلل كانت سببا لهذا الخفض كما ذكر في ثنايا تأليف الصياغة

الكلية للمخفوض وما أفرزه التدليل الجزئي لكل عنصر من المخفوضات، وللفظة الخفض ومدلولها المعجمي دورا مرجحا نحو هذا المسار النبذي من زاوية أن السقوط والانحدار عن العلوية الربانية مؤشر للتدني الذي هو الخفض.

 إجمالا وبمنأى عن أي نزعة حسمية يمكن القول حوصلة: إن الأداة التنجيزية في خطاب النحو الصوفي عموما تسعى إلى تحييد كل المدارك العقلية للكشف عن دقائق العوالم الأخرى، ولذلك فإن معرفتهم الذوقية تأسست على سلوك السلب، أو الاحتكار، فقد لوحظ في مكاشفة تشفيرية لفعل التدليل المحوي عند ابن عجيبة أن رغبة الإسرار أفضت دونما قصد إلى إعلان بحكم إنهم علقوا المدلولات المفتعلة بدوال نحوية ناجزة تدخر مفهومات وصور ذهنية تساهم في كشف كل مستبطن، وبذلك تحولت القراءة أو التلقى من طموح مخاطبة الوجدان إلى حتمية التداخل الإجباري لآليات للعقل، وهو ما يتيح لنا الحكم - بعد الاستقراء - بأن فعل تنجيز دلالة النحو الصوفي قائم على إجراءات علائقية هشة تتمثل في الاقتران، والتناظر والملابسة اللغوية المعجمية، والنحوية والصوتية والسياقية الناشئة من التشكل الوجداني للتجربة الروحية المرتكزة على محمول ثقافي، وسلوكي، ونوازع فؤادية، ثم رغبة مذهبية في إضفاء المغزى اللَّديٰي على كل رسوم الظاهر لتصبح حاملة لحقيقتها العرفانية أو مضمونها الذرائعي بعد تفريغها، وذلك باعتبار أن العلامة النحوية في تحققها اللغوي حالة من الأولانية التي تمثل الكينونية الصرفة والتجريد خارج أي إسقاط، أو علاقة تحقيق تتجسد فيه العلامة اللغوية قبل أن تتلبس بأي إيحاء صوفي، وما قام به ابن عجيبة هو فعل اقتضاءات الثانيانية من خلال شحن دال العلامة بمدلول يعكس الخاص، أو التجربة، أو الواقعية الراسمة لميدان العرفان الوجداني، وهو ما يمنح هذه العلامة صبغة تحققية خاصة تختلف عن المحمول اللغوي الأولى للعلامة في طبيعتها اللغوية، ولذلك يعاد صياغة، وربط العلاقة التدليلية بين الوجود المتجرد، وبين التحقق النوعي للعلامة؛ هذا الربط لا يمكن أن يتم إلا بوجود علاقة ربطية تتولاها مقولة الثالثانية عبر ضرورة القاعدة، أو الفكر، أو الثقافة، أو غيره من مسوغات التقابل، أو الصلات التوسطية، وهو ما تم وصفه أعلاه بالإجرءات العلائقية، كما أن مختلف التباينات في

فعل التدليل - الذي هو في حد ذاته قراءة - وبعد موزانته مع تدليلات أخرى لوحظ أنه منبثق من تذويت المدلولات النحوية استنادا للتجربة الفردية للمتصوف، وإن أراد لها القوم خلاف ذلك من زاوية الابتناء السياقي الكلي، أو من حيث رغبة إضفاء الهيكلة الجماعية التقاطعية على جهاز التدليل، ومفرداته ليظهر على صورة عالم عرفاني متناسق متكامل الحضور.

إضبارة (المصاور والمراجع

🖈 – القرآن الكريم، برواية حفص عن عاصم.

أولا: المصادر

- أحمد بن عجيبة
- 1- إيقاظ الهمم في شرح الحكم، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط04، 2013.
- 2- البحر المديد في تفسير القرآن الجحيد، تح: أحمد عبد الله القرشي رسلان، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة- مصر، دط، 2000.
  - 3- تفسير الفاتحة الكبير، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط 02، 2006.
    - 4- شرح البردة، دار الأمان، الرباط- المغرب، ط01، 2011.
- 5- شرح صلاة الشيخ الأكبر محي الدين ابن عربي، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط 2006.
- 6- شرح نونية الششتري، رسائل العارف بالله الشيخ أحمد بن عجيبة، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط 01، 2006.
  - 7- الفتوحات الإلهية، تح: عبد الرحمن حسن محمود، عالم الفكر، مصر، دط، دت.
- 8- الفتوحات القدوسية في شرح المقدمة الأجرومية، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط10، 2007.
- 9- الفهرسة، تح: عبد الحميد صالح حمدان، دار الغد العربي، القاهرة- مصر، ط 01، 1990.
  - 10- معراج التشوف إلى حقائق التصوف، تح: عبد الجيد خيالي، مركز التراث الثقافي المغربي، الدار البيضاء- المغرب، ط01، 2004.
  - 11- أبو العباس أحمد بن محمد بن المهدي بن عجيبة الحسني الفاسي الصوفي، البحر المديد في تفسير القرآن الجيد، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط 20، 2002.

## ثانيا: المراجع العربية

- 12- إبراهيم بن محمد بن زكريا الزهري، شرح شعر المتنبي، تح: مصطفى عليان، مؤسسة الرسالة، بيروت لبنان، ط01، 1991.
- 13- إبراهيم حركات، المغرب عبر التاريخ، دار الرشاد الحديثة، الدار البيضاء- المغرب، ط 1994.
- 14- ابن آجُرُّوم، محمد بن محمد بن داود الصنهاجي، متن الآجرومية، دار الصميعي، الرياض السعودية، ط1، 1998.
- 15- أحمد أبو العباس التجاني، جواهر المعاني وبلوغ الأماني، المطبعة المحمودية، مصر، ط 1314، 01
- 16- أحمد زروق، عدة المريد الصادق، تح: الصادق بن عبد الرحمان الغرياني، دار ابن حزم، بيروت لبنان، ط 01، 2006.

# • أحمد يوسف،

- 17- الدلالات المفتوحة (مقاربة سيميائية في فلسفة العلامات)، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط1، 2005.
- 18- السيميائيات الواصفة (المنطق السيميائي وجبر العلامات)، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط1، 2005.
- 19- أسماء خوالدية، الرمز الصوفي بين الإغراب بداهة والاغراب قصدا، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط01، 2014.
- 20- البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، مكة المكرمة، ط01، دت.

- 21- بسام قطوس، استراتيجيات القراءة (التأصيل والإجراء النقدي)، دار الكندي للنشر والتوزيع، أربد الأردن، دط، 1998.
- 22- أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي، جمهرة اللغة، تح: رمزي منير بعلبكي، دار العلم للملايين، بيروت-لبنان، ط01، 1987.
- 23 حلال الدين السيوطي، همع الهوامع في شرح جمع الجوامع، تح: عبد الحميد هنداوي، المكتبة التوفيقية، مصر، دط، دت، ج 02.
- 24- حازم القرطاجني، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، تح: محمد الحبيب بن خوخة، دار الكتب الشرقية، تونس، 1966.
  - أبو حامد العزالي
  - 25- المستصفى من علم الأصول، دار الأرقم بن أبي الأرقم، بيروت لبنان، دط، 1999.
- 26- معارج القدس في مدارج معرفة النفس، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط 01، 1988.
  - 27- معيار العلم في المنطق، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ط1، 1990.
- 28 حسن السمان، مستويات الوعي الصوفي عند ابن عجيبة العارف الشارح، أعمال ندوة الشيخ أحمد ابن عجيبة المفكر والعالم الصوفي، منشورات جمعية تطوان أسمير، ط01، 2006.
- 29- الحسن بن عبد الله بن المرزبان السيرافي، أخبار النحويين البصريين، تح: طه محمد الزيني ومحمد عبد المنعم خفاجي، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وإخوانه، مصر، ط01، 1955.
- -30 الحسن بن مسعود اليوسي، زهرة الأكم في الأمثال والحكم، تح محمد حجي ومحمد الأخضر، الشركة الجديدة، الدار البيضاء-المغرب، ط-01، 1981.
- 31- حسن حنفي، من الفناء إلى البقاء محاولة لإعادة بناء علوم التصوف، (الوعي

الموضوعي)، دار المدار الإسلامي، بيروت -لبنان، ط1، 2009.

- حسن عزوزي
- 32 الشيخ أحمد بن عجيبة ومنهجه في التفسير، مطبعة فضالة، المحمدية المغرب، دط.
- 33- الشيخ أحمد بن عجيبة ومنهجه في التفسير، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، الرباط-المغرب، 2001.
- 34- الحلاج، الطواسين، إعداد رضوان السح، دار الفرقد، دمشق سورية، ط01، 2010.
  - 35- أبو حيان التوحيدي، رسائل التوحيدي، مطبعة الجوائب، القسطنطينية، دط، 1301 هـ.
- 36- ابن خلدون، المقدمة، تح: عبد الله محمد الدرويش، دار البلخي، دمشق- سوريا، ط1، 2004.
- 37- الخليل بن أحمد الفراهيدي، كتاب الحروف، تح: رمضان عبد التواب، مطبعة جامعة عين شمس، القاهرة -مصر، ط01، 1969.
- 38- ابن الدباغ عبد العزيز، مشارق أنوار القلوب ومفاتيح أسرار الغيوب، تح: ه ريتر، دار صادر، بيروت لبنان، د ط، 1959.
- 39- رابح بحوش، الأسلوبية وتحليل الخطاب، منشورات جامعة باجي مختار، عنابة- الجزائر، دت.
- -40 زبيدة بن علي الورياغلي، كتاب البحر المديد في تفسير القرآن الجحيد (سورة الفاتحة دراسة وتحقيق)، سليكي أخوين، طنجة المغرب، ط 01، 2013.
  - الزمخشري
- 41- أساس البلاغة، تح: محمد باسل عيون السود، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان،

ط1، 1998.

- 42- الكشاف، تح: عادل أحمد عبد الموجود، على محمد معوض، مكتبة العبيكان، الرياض-السعودية، ط1، 1998.
- 43- زين الدين محمد عبد الرؤوف المناوي، طبقات الصوفية (الطبقات الصغرى)، تح: محمد أديب الجادر، دار صادر، بيروت- لبنان، ط01، 1999.
- 44- سامي عياد حنا، كريم زكي حسام الدين، نجيب جريس، معجم اللسانيات الحديثة (انجليزي، عربي)، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت- لينان، ط1.
- 45- سامي مكارم، الحلاج في ما وراء المعنى والخط واللون، رياض الريس للكتب والنشر، د ط، دت.
- 46- سعاد الحكيم، ابن عربي ومولد لغة جديدة، دندرة للطباعة والنشر، بيروت- لبنان، ط10، 1991.
  - 47- سعاد الحكيم، المعجم الصوفي، دار دندرة، بيروت- لبنان، ط 01، 1981.
- 48- أبو السعود بن محمد العمادي الحنفي، إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، تح: عبد القادر أحمد عطا، مكتبة الرياض الحديثة، الرياض- السعودية، دط، دت.
  - سعید بنکراد
- 49- سيرورات التأويل من الهرموسية إلى السيميائية، دار الأمان، الرباط-المغرب، ط1، 2012.
- 50 السيميائيات مفاهيمها وتطبيقاتها، منشورات الزمن، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء المغرب، دط، 2003.
  - 51 السيميائيات والتأويل، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء المغرب، ط1، 2005.

- 52 النص السردي نحو سيميائيات للإيديولوجيا، دار الأمان، الرباط-المغرب، ط1، 1996.
  - 53- سعيد يقطين.
  - 54- انفتاح النص الروائي (النص-السياق)، منشورات المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء- المغرب، 1989.
    - 55 تحليل الخطاب الروائي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء المغرب، 1989.
  - 56 سميح عاطف الزين، الصوفية في نظر الإسلام، الشركة العالمية للكتاب، بيروت- لبنان، ط4، 1993.
  - 57- سيبويه، الكتاب، تح: عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة-مصر، ط30، 1988.
  - 58- شريف هزاع شريف، نقد/تصوف (النص الخطاب التفكيك)، دار الانتشار العربي، بيروت- لبنان، ط1، 2008.
  - 59- صادق سليم صادق، المصادر العامة للتلقي عند الصوفية، مكتبة الرشد، الرياض-السعودية، ط01، 1994.
  - 60- صلاح الدين خليل بن أيبك بن عبد الله الصفدي، الوافي بالوفيات، تح: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، دار إحياء التراث، بيروت-لبنان، دط، 2000.
  - 61 صلاح عبد التواب سعداوي، مختصر شروح الحكم العطائية، دار الفضيلة، القاهرة مصر، ط01، 2014.
  - 62 الطاهر بن حسين بومزبر، التواصل اللساني والشعرية (مقاربة تحليلية لنظرية رومان جاكبسون)، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط01، 2007.
    - 63- الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر، تونس، دط، 1984.

- 64- طائع الحداوي، سيميائيات التأويل (الإنتاج ومنطق الدلائل)، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 2005.
- 65 عاطف جودة، الرمز الشعري عند الصوفية، دار الأندلس للطباعة والنشر، بيروت- لبنان، ط1، 1978.
- 66- أبو العباس أحمد بن محمد بن حمدون بن الحاج، حاشية على شرح المكودي، دار الفكر، بيروت-لبنان، دط، 2003.
- 67 أبو العباس أحمد بن مصطفى ابن علويه المستغانمي، المنح القدوسية في شرح المرشد المعين بطريق الصوفية، تح: سعود القواص، دار ابن زيدون، بيروت لبنان، ط01، دت.
- 68 عبد الرحمان ابن خلدون، مقدمة ابن خلدون، تح: محمد الشامي، شركة دار الكتاب الحديث، درارية، الجزائر، دط، 2016.
- 69 عبد الرحمان بن أبي الحسن أبو الفرج ابن الجوزري البغدادي، تلبيس إبليس، دار ابن خلدون، الإسكندرية مصر، دط، دت.
- 70- عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، حاشية الآجرومية، (لم تذكر دار الطبع ومكان الطبع)، ط40، 1988.
- 71- عبد الرزاق بن أحمد القشاني، لطائف الإعلام في إشارات أهل الإلهام، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ط01، 2004.
- 72 عبد السلام المسدي، الأسلوبية والأسلوب، الدار العربية للكتاب، ليبيا، ط03، دت.
- 73- عبد الغني بارة، إشكالية تأصيل الحداثة في الخطاب النقدي العربي المعاصر، المصرية العامة للكتاب، مصر، دط: 2005.
- 74- عبد القادر أحمد الكوهني، منية الفقير المتجرد وسيرة المريد المتفرد، مكتبة النجاح طرابلس- ليبيا، دط، دت.

- 75- عبد القادر الجيلاني، سر الأسرار، تح: خالد محمد عدنان الزرعي ومحمد غسان نصوح عزقول، دار السنابل، دمشق سورية، ط 03، 1994.
- 76- عبد القادر شرشار، تحليل الخطاب الأدبي وقضايا النص، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق- سوريا، 2006.
- 77- عبد القاهر الجرجاني، الجمل، تح: على حيدر، دار الحكمة، دمشق سوريا، دط، 1972.
- 78 عبد القاهر بن عبد الله السهروردي، عوارف المعارف، دار الفكر، بيروت لبنان، ط1، 2003.
- 79 عبد الكريم أبو القاسم بن هوزان القشيري، الرسالة القشيرية، شركة القدس للتجارة، القاهرة-مصر، ط 01، 2008.
  - عبد الكريم القشيري
  - 80- لطائف الإشارات، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط 02، 2007.
- 81- نحو القلوب الصغير، تح: أحمد علم الدين الجندي، الدار العربية للكتاب، ليبيا-تونس، دط، 1977.
- 82- نحو القلوب الكبير، تح: إبراهيم بسيوني وأحمد علم الدين الجندي، عالم الفكر، القاهرة-مصر، ط01، 1994.
- 83 عبد الكريم بن إبراهيم الجيلي، الإنسان الكامل، تح: أبي عبد الرحمان صلاح بن محمد بن عويضة، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط01، 1997.
- 84- عبد اللطيف محفوظ، آليات إنتاج النص (نحو تصور سيميائي)، النايا للدراسات والنشر والتوزيع، سوريا -دمشق، ط1، 2014.

- 85- عبد الله إبراهيم، الثقافة العربية الحديثة والمرجعيات المستعارة، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء-المغرب، ط1، 1999.
- 86- عبد الله أبو نصر السراج الطوسي، اللمع في التصوف، شركة القدس للتجارة، القاهرة- مصر، ط1، 2008.
- 87 عبد الله بريمي، مطاردة العلامات (بحث في سيميائيات شارل ساندرس بيرس التأويلية، الإنتاج والتلقى)، دار كنوز المعرفة، عمان، ط1، 2016.
- 88- عبد الله بن أسعد اليافعي اليمني الشافعي، الإرشاد والتطريز، دار المنهاج، بيروت-لبنان، ط 01، 2007.
- 89 عبد الله بن عتو، مظاهر الاتساق في الخطاب الصوفي، مطبعة الأمنية، الرباط-المغرب، دط، 2011.
- 90 عبد الله ثاني قدور، سيميائية الصورة (مغامرة سيميائية في أشهر الإرساليات البصرية في العالم)، دار الغرب للنشر والتوزيع، وهران- الجزائر، 2005.
- 91- أبو عبد الله، شمس الدين ابن الصائغ، اللمحة في شرح الملحة، تح: إبراهيم بن سالم الصاعدي، عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة المنورة- الممكلة العربية السعودية، ط01، 2004، ج 01.
- 92 عبد المالك مرتاض، بنية الخطاب الشعري، دار الحداثة، بيروت لبنان، ط1، 1986.
- 93 عبد الجيد الصغير، إشكالية إصلاح الفكر الصوفي، دار الآفاق الجديدة، الدار البيضاء المغرب، ط01، 1988.
- 94 عبد الجيد نوسي، التحليل السيميائي للخطاب الروائي، شركة النشر والتوزيع المدارس، الدار البيضاء- المغرب، ط1، 2002.

- 95- عبد الوهاب الشعراني، كشف الحجاب والران عن أسئلة الجان، مطبعة حجازي، القاهرة-مصر، ط01، دت.
- 96 عبده غالب أحمد عيسى، مفهوم التصوف، دار الجيل، بيروت- لبنان، ط1، 1992.
- 97 عز الدين عبد السلام المقدسي، تلخيص العبارة في نحو أهل الإشارة، تح: خالد زهري، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط01، 2006.
- 98- على الخطيب، اتجاهات الأدب الصوفي بين الحلاج وابن عربي، دار المعارف، القاهرة-مصر، دط، 1404 هـ.
- 99- على بن عثمان بن أبي على أبو الحسن الهجويري، كشف المحجوب، تح وتر: إسعاد عبد الهادي قنديل، مكتبة الإسكندرية- مصر، دط، 1974.
  - 100- على بن محمد الشريف الجرجاني، التعريفات، مكتبة لبنان، بيروت، دط، 1985.
- 101 على بن ميمون الحسني الإدريسي، نحو القلب شرح الأجرومية، تح: عاصم إبراهيم الكيالي، كتاب ناشرون، بيروت لبنان، ط 01، 2015.
- 102 على بن ميمون الحسني الإدريسي، نحو القلوب شرح الأجرومية، تح: عاصم إبراهيم الكيالي، كتاب ناشرون، لبنان، ط1، 2015.
- 103- ابن الفارض، ديوان ابن الفارض، تح: عبد الخالق محمود، دار المعارف، مصر، ط01، 1984.
- 104- أبو الفتح عثمان ابن جني، الخصائص، تح: محمد على النجار، دار الكتب المصرية، مصر، دط، 1952.
- 105- أبو الفتوح يحي بن حبش بن أميرك السهروردي، ديوان السهروردي المقتول، تح: كامل مصطفى الشيبي، مطبعة الرفاه، بغداد العراق، دط، 2005.

- 106- أبو الفضائل أحمد بن محمد الرازي، الحروف، تح: رمضان عبد التواب، مكتبة الخانجي، القاهرة- مصر، ط 01، 1982.
- 107- أبو الفضل شهاب الدين السيد محمود الألوسي البغدادي، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، (تفسير جزء عم)، دار إحياء التراث العربي، بيروت- لبنان، دت، دط.
- 108- أبو القاسم الجنيد، السر في أنفاس الصوفية، تح: عبد الباري محمود داود، دار جوامع الكلم، القاهرة- مصر، دط، 2004.
- 109- أبو القاسم الزجاجي، الإيضاح في علل النحو، تح: مازن المبارك، دار النفائس، بيروت لبنان، ط03، 1979.
- 110- أبو القاسم جار الله الزمخشري، أساس البلاغة، تح: محمد باسل عيون السود، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط 01، 1998، ج 01.
- 111- القاضي عبد الجبار، المغني، تح (تحت إشراف طه حسين إبراهيم مذكور)، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، مصر، دط، 1960.
- 112- قطب الدين شيرازري، شرح حكمة الإشراق سهروردي، تح: عبد الله نوراني مهدي، مؤسسة مطالعات اسلامي است، طهران-إيران، دط، 1385 هـ.
  - 113- ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، دار الاعتصام، القاهرة -مصر، دط، م 4، 2008.
- 114- كي مبارك، التصوف الإسلامي في الأدب والأخلاق، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة-مصر، دط، 2012.
- 115- محمد أبي حامد الغزالي، روضة الطالبين وعمدة السالكين، درا النهضة الحديثة، بيروت- لبنان، دط، دت.

- 116- محمد العدلوني الإدريسي، معجم مصطلحات التصوف الفلسفي، دار الثقافة، الدار البيضاء- المغرب، ط 01، 2002.
- 117- محمد الكسنزان الحسيني، الرؤى والأحلام في المنظور الصوفي، دار آية، بيروت لبنان، ط10، 2006.
- 118 عمد بن أحمد أبو الريحان البيروني، في تحقيق ما للهند من مقولة مقبولة في العقل أو مرذولة، مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدر أباد، الهند، دط، 1958.
- 119- محمد بن إسحاق البخاري الكلاباذي، التعرف لمذهب أهل التصوف، مكتبة الخانجي، القاهرة-مصر، ط2، 1994.
- 120- محمد بن عبد الجبار بن الحسن النفري، المواقف والمخاطبات، تح: آرثر أربري، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، دط، 1985.
- 121-محمد بن عبد الله ابن مالك، شرح الكافية الشافية، تح: عبد المنعم أحمد هريدي، جامعة أم القرى، مركز البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، مكة المكرمة-السعودية، ط01، دت.
- 122 محمد بن عبد الله ابن مالك، شرح الكافية الشافية، تح: عبد المنعم أحمد هريدي، جامعة أم القرى، مركز البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، مكة المكرمة-السعودية، ط01، دت.
- 123- محمد بن عياد، مسالك التأويل السيميائي، مطبعة التسفير الفني، صفاقس- تونس، ط1، 2009.
- 124- محمد بن محمد أبي حامد الغزالي، إحياء علوم الدين، دار الفكر، بيروت- لبنان، ط10، 2003.
  - 125- محمد داود، تاريخ تطوان، معهد مولاي الحسن، (تطوان المغرب)، دط، 1959.

- 126- محمد سالم سعد الله، ممكلة النص (التحليل السيميائي للنقد البلاغي الجرجاني نموذجا)، عالم الكتاب الحديث، إربد- الأردن، ط1، 2007.
- 127- أبو محمد عبد الله الدارمي، سنن الدارمي، تح: حسين سليم أسد الداراني، دار المغني، المملكة العربية السعودية، ط1، باب التوبيخ لمن يطلب العلم لغير الله، حديث رقم 376، 2000.
- 128- محمد فخر الدين الرازي، التفسير الكبير (مفاتيح الغيب)، دار الفكر، بيروت لبنان، ط 10، 1981.
- 129- محمد كمال جعفر، رحلة بين العقل والوجدان، دار الهلال، القاهرة-مصر، دط، 1980.
- 130- محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري (استراتيجية التناص)، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء- المغرب، ط03، 1992.
- 131- محمود عباس عبد الواحد، قراءة النص وجماليات التلقي (بين المذاهب الغربية وتراثنا النقدي)، دار الفكر العربي، القاهرة- مصر، ط1، 1996.
  - محى الدين ابن عربي
  - 132- إنشاء الدوائر، مكتبة الثقافة الدينية، بورسعيد-مصر، دط، دت.
- 133- التجليات الإلهية، تح: عثمان إسماعيل يحي، مركز نشر دانشكاهي، طهران-إيران، دط، 1988.
- 134- رحمة من الرحيم في تفسير وإشارات القرآن، جمع محمود محمود الغراب، مطبعة نضر، دمشق-سوريا، دط، دت.
- 135- الفتوحات المكية، تح: عثمان يحي، الهيئة العامة المصرية للكتاب، مصر، ط02، 1985.

- 136- فصوص الحكم، دار الكتاب العربي، بيروت لبنان، دط، دت.
- 137- كتاب الباء، المطبعة المنيرية بالأزهر، القاهرة-مصر، ط1، 1954.
- 138- كتاب الفناء في المشاهدة، مطبعة جمعية دائرة المعارف العثمانية، حيدر أباد، ط 01، 1361 هـ.
  - 139- كتاب المعراج، تح: سعاد الحكيم، دندرة للطبع والنشر، لبنان، ط01، 1988.
- 140- مشاهد الأسرار القدسية ومطالع النوار الإلهية، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط10، 2005.
- 141- مواقع النجوم ومطالع أهلة الأسرار والعلوم، المكتبة العصرية، بيروت لبنان، دط، دت.
- 142- نزل الأملاك من عالم الأرواح إلى عالم الأفلاك، تح: طه عبد الباقي سرور، زكي عطية، دار الفكر، بيروت- لبنان، ط01، 1996.
- 143 مراد عبد الرحمان مبروك، النظرية النقدية (نظرية الاتصال الأدبي وتحليل الخطاب)، دار الأدهم للنشر والتوزيع، القاهرة-مصر، 2015.
- 144- مرعي بن يوسف بن أحمد الكرمى المقدسي، دليل الطالبين لكلام النحويين، إدارة المخطوطات والمكتبات الإسلامية، الكويت، دط، 2009.
- 145- نجم الدين محمد بن محمد الغزي، الكواكب السائرة بأعيان المئة العشرة، دار الكتب العلمية، بيروت -لبنان، ط01، 1997.
- 146- نشوان بن سعيد الحميرى، شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم، تح: حسين بن عبد الله العمري وآخرون، دار الفكر المعاصر، بيروت لبنان، ط 01، 1999.
- 147- أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، تح:

- أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين، بيروت لبنان، ط04، 1987.
- 148- نور الدين السد، الأسلوبية وتحليل الخطاب، دار هومه، الجزائر، دط، 1997.
- 149- نور الدين ناس الفقيه، أحمد بن عجيبة شاعر التصوف المغربي، كتاب-ناشرون، لبنان، ط10، 2013.
- 150- أبو هلال العسكري، الفروق اللغوية، تح: محمد إبراهيم سليم، دار العلم والثقافة، القاهرة -مصر، دط، دت.
- 151- هيفرو محمد علي ديركي، العقل في نصوص الصوفية، دار التكوين، دمشق بيروت، ط10، 2010.
- 152- أبو الوفا الغينمي التفتازاني، ابن سبعين وفلسفته الصوفية، دار الكتاب اللبناني، بيروت-لبنان، ط01، 1973.
- 153- أبو يزيد البسطامي، المجموعة الصوفية الكاملة، تح: قاسم محمد عباس، دار المدى للثقافة والنشر، دمشق- سورية، ط 01، 2004.

#### ثالثا: المراجع المترجمة:

- 154- أرسطو طاليس، الخطابة، تح: عبد الرحمان بدوي، دار الفكر، بيروت- لبنان، دط، 1979.
- 155- إريك جوفروا، التصوف طريق الإسلام الجوّانية، تر: عبد الحق الزموري، هيئة أبوظبي للثقافة والتراث(كلمة)، أبوظبي-الإمارات العربية المتحدة، ط1، 2010.
- 156- أسين بالأثيوس، ابن عربي حياته ومذهبه، تر: عبد الرحمان بدوي، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة-مصر، دط، 1965.
- 157- أفلاطون، محاورة كراتيلوس (في فلسفة اللغة)، تر: عزمي طه السيد أحمد، دار الثقافة،

الأردن، ط1، 1995.

- 158- أوزوالد ديكرو، جام ماري سشايفر، القاموس الموسوعي الجديد لعلوم اللسان، تر: منذر عياشي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء-المغرب، ط2، 2007.
- 159- أوغسطين، نماذج من الفلسفة المسيحية، تر: حسن حنفي، مكتبة الانجلو المصرية، القاهرة-مصر، ط2، 1978.
- 160- باتریك شارودو، دومینیك منغو، معجم تحلیل الخطاب، تر: عبد القادر المهیري، حمادي صمود، دار سیناترا، المركز الوطنی للترجمة، تونس، 2008.
- 161- جاك دريدا، الكتابة والاختلاف، تر: كاظم جهاد، دار توبقال، المغرب، ط1، 1988.
- 162 جبر الدبرنس، قاموس السرديات، تر: السيد إمام، ميراث للنشر والمعلومات، القاهرة مصر، ط1، 2003.
- 163 جون كوهين، بنية اللغة الشعرية، تر: محمد الولي، محمد العميدي، دار توبقال، الدار البيضاء المغرب، ط1، 1986.
- 164 جيراردو لودال، السيميائيات أو نظرية العلامة، تر: عبد الرحمان بوعلي، دار الحوار، سوريا، ط 1، 2004.
- 165- رومان جاكبسون، قضايا الشعرية، تر: محمد الولي ومبارك جنون، دار توبقال، الدار البيضاء المغرب، ط 1، 1988.
- 166- سارة ميلز، الخطاب، تر: يوسف غول، منشورات مخبر الترجمة في الأدب واللسانيات، جامعة منتوري، قسنطينة- الجزائر، 2004.
- 167- فرانسوا راسيتي، فنون النص وعلومه، تر: إدريس الخطاب، دار توبقال، الدار البيضاء المغرب، ط1، 2010.

- 168 ك-أوريكيوني، فعل القول من الذاتية في اللغة، تر: محمد نظيف، إفريقيا الشرق، الدار البيضاء المغرب، دط، 2007.
- 169 كرين برينتون، تشكيل العقل الحديث، تر: شوقي جلال، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة مصر، دط، 2002.
- 170- محمد أركون، الفكر الإسلامي (نقد واجتهاد)، تر: هاشم صالح، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، دط، دت.
- 171- محمد أركون، معارك من أجل الأنسنة (في السياقات الإسلامية)، تر: هاشم صالح، دار الساقى، بيروت- لبنان، ط2، 2000.
- 172 ميخائيل باختين، الخطاب الروائي، تر: محمد برادة، دار الفكر للدراسات، القاهرة مصر، ط01، 1987.
- 173- نيكلسون رينولد، في التصوف الإسلامي وتاريخه، تر: أبو العلا عفيفي، لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة-مصر، دط، 1969.
- 174- يد الله يزدان بناه، العرفان النظري مبادئه وأصوله، تر: علي عباس الموسوي، مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، بيروت- لبنان، ط1، 2014.
- 175- يورغن هابرماس، القول الفلسفي للحداثة، تر: فاطمة الجيوشي، دراسات فلسفية فكرية، منشورات وزارة الثقافة، دمشق- سوريا، دط، 1956.

#### رابعا: المجلات:

176- بشير ابرير، في تعليمية الخطاب العلمي، مجلة التواصل، جامعة باجي مختار عنابة، العدد 02، جوان 2001.

177- بن يحيى فتيحة، تجليات الأسلوب والأسلوبية في النقد الأدبي، مجلة الموقف الأدبي، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، العدد 439، سنة 2007.

178 ربيعة العربي، الحد بين الخطاب والنص، مجلة علامات، المغرب، العدد 33، 2010.

179- سعيد باهي، الشيخ ابن عجيبة العالم المتجرد، مجلة الإشارة، شهرية تعنى بالشأن الصوفي العدد 31، فبراير 2007.

#### • سعید بنکراد

180- السيميائيات النشأة والتطور، مجلة عالم الفكر، العدد3، الجلد 35، المجلس الوطني للثقافة والفنون والأدب، الكويت.

181 - السيميائيات النشأة والموضوع، مجلة عالم الفكر (السيميائيات)، الفكر الوطني للثقافة والفنون والأدب، الكويت، العدد3، (يناير، مارس2007)، م35.

182- السيميوزيس والقراءة والتأويل، مجلة علامات، العدد 10، 1998.

183-فرانسوا راسيتي، المعنى بين الذاتية والموضوعية، تر: محمد الرضواني، مجلة علامات، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، المغرب، 1 العدد 13، 2000.

184- نصر حامد أبوزيد، مفهوم النظم عند عبد القادر الجرجاني، مجلة فصول، العدد الأول.

185- نورة بعيو، تحليل الخطاب (نسبية النظرية وقيود المنهج)، مجلة الآداب العالمية، اتحاد الكتاب العرب، العدد 143، صيف 2010.

## خامسا: المعاجم والقواميس والموسوعات

186- جميل صليبا، المعجم الفلسفي بالألفاظ العربية والفرنسية والانجليزية واللاتينية، دار الكتاب اللبناني، بيروت، دار الكتاب المصري، القاهرة، ط1، 1978.

- 187- رشيد بن مالك، قاموس مصطلحات التحليل السيميائي للنصوص، دار الحكمة، الجزائر، 2000.
- 188- رفيق العجم، موسوعة مصطلحات التصوف الإسلامي، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت لبنان، ط01، 1999.
- 189 عبد الحي بن عبد الكبير الكتاني، فهرس الفهارس، تح: إحسان عباس، دار الغرب الإسلامي، بيروت لبنان، ط 02، 1982.
- 190- عبد المنعم الحنفي، معجم مصطلحات الصوفية، دار المسيرة، بيروت- لبنان، ط 02، 1987.
  - 191- فارس، المقاييس، تح: عبد السلام هارون، دار الكتب العملية، إيران، لا، تا. ابن
- 192- الفيروز أبادي، القاموس المحيط، تح: مكتب تحقيق التراث، مؤسسة الرسالة، بيروت- لبنان، ط80، 2005.
- 193- محمد القاضي وآخرون، معجم السرديات، دار الفارابي للنشر والتوزيع، لبنان، ط01، 2010.
- 194- محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور، لسان العرب، دار صادر، بيروت لبنان ط 01، 1990.
- 195- مرتضى الزَّبيدي، تاج العروس من جواهر القاموس، تح: مجموعة من المحققين، دار الهداية، الكويت، ط 02، دت.

## سادسا: الرسائل

196- مهى محمود إبراهيم الغنوم، تحليل الخطاب في النقد العربي الحديث، دراسة مقارنة في المنهج والنظرية، رسالة دكتوراه، كلية الدراسات العليا، الجامعة الأردنية، 2004.

- 197- Everert- Desmedt (Nicole): Le processus interprétatifi: Introduction à la sémiotique de C. S.Peirce, Ed Mardaga, 1990.
- 198- Ferdinand De Saussure, Coure de linguistique générale, Granle, Edition Talantikit, Bejaia, 2014.
- 199- Jean dubois et autres, Dictionnaire de linguistique, Librairie Larousse, paris première édition, 1999.
- 200- Louis Hébert, Dictionnaire de sémiotique générale, Université du Québec à Rimonski, Canada, Date de Version (28-05-2016.)
- 201- Umberto Eco, Lector in Fabula (la cooperacion interpretativa en el texto Narrativo, Editorial lumen, Barcelona, tercera edicion, 1993.

فهرس (المواضيع

| • | إضيع            | إفاو( | ر ر | فهرس |
|---|-----------------|-------|-----|------|
|   | / <del></del> / | · ·   |     | ンて   |

| Í         | مقدمة                                 |
|-----------|---------------------------------------|
|           | الفصل الأول:                          |
|           | الخطاب و المقاربة السيميائية          |
| 2         | تمهيد                                 |
| 3         | المبحث الأول: في تأصيل الخطاب وتحليله |
| 3         | 1- مفهوم الخطاب في الدرس اللساني      |
| 4         | 1-1 الخطاب في الدراسات العربية        |
| 9         | 2-1-الخطاب في الدراسات الغربية        |
| 14        | 3-1-بين الخطاب و النص                 |
| 17        | 2- أنواع الخطابات                     |
| 17        | 1-2 الخطاب الشعري                     |
| 21        | 2-2 الخطاب السردي                     |
| 24        | 3-2 الخطاب الديني                     |
| 25        | 4-2 الخطاب الفلسفي                    |
| 27        | 5–2 الخطاب الصوفي                     |
| 28        | 3- مقاربات تحليل الخطاب               |
| 28        | 1-3 المقاربة البنيوية                 |
| <b>30</b> | 2–3 المقاربة الأسلوبية                |
| 32        | 3-3 المقاربة السيميائية               |
| 33        | 4–3 المقاربة التفكيكية                |

|       |          | . •  |
|-------|----------|------|
| ••••• | المواضيع | فهرس |

| <b>36</b> | المبحث الثاني: معطيات التحليل السيميائي |
|-----------|-----------------------------------------|
| 37        | 1- السيمياء ( النشأة، المفهوم، المصطلح) |
| 37        | 1-1 النشأة                              |
| 37        | أ –في التراث الغربي                     |
| 41        | ب – في التراث العربي                    |
| 46        | 2- السيميائيات الحديثة                  |
| 46        | 2- 1سيميولوجيا دي سوسير (sémiologie)    |
| 48        | 2–2سيميوطيقا بورس (semiotique)          |
| 48        | 1-2-2 الأولانية                         |
| 48        | 2-2-2 الثانيانية                        |
| 50        | 3-2-2 الثالثانية                        |
| 53        | 3-2 العلامة عند بيرس                    |
| 56        | 2-3-2 الماثول                           |
| 57        | أ — العلامة النوعية                     |
| 58        | ب-العلامة المفردة                       |
| 59        | ج- العلامة المعيارية                    |
| 60        | 2-3-2 الموضوع                           |
| 60        | أ–الموضوع المباشر                       |
| 61        | ب—الموضوع الدينامي                      |
| 65        | 3-3-2 المؤول                            |
| 66        | أ-المؤول المباشر                        |

| •••• | المواضيع | فهرس          |
|------|----------|---------------|
| •••• |          | $\mathcal{C}$ |

| 67        | ب—المؤول الدينامي                       |
|-----------|-----------------------------------------|
| <b>67</b> | جـالمؤول النهائي                        |
| 72        | المبحث الثالث: السميوزيس ومسالك التأويل |
| 72        | 1-التأويل والتكاثف الدلالي              |
| <b>74</b> | 2-السميوزيس ونسق الإيديولوجيا2          |
| <b>78</b> | 3- العلامة الميثاقيزيقية                |
| 79        | 4- السيميوزيس والخطاب الصوفي4           |
|           | الفصل الثاني:                           |
|           | الخطاب الصوفي من التنجيز إلى الكشف      |
| 83        | تمهيد                                   |
| 84        | المبحث الأول: التصوف نسق التدليل        |
| 85        | 1- تجذيرات التصوف اشتقاقا               |
| 86        | 1–1–الصوفية لبس الصوف                   |
| 88        | 2-1-التصوف من الصفاء                    |
| 89        | 1-3-التصوف من الصف                      |
| 90        | 4-1-التصوف من الصُفّة                   |
| 91        | 5-1-التصوف نسبة إلى صوفة                |
| 92        | 6-1التصوف من سوفيا                      |
| 94        | 2-التصوف حقيقة بلا اسم                  |
| 95        | 3-مفاهيم التصوف                         |

|       | _ :1.11 :    |  |
|-------|--------------|--|
| ••••• | فهرس (مورصيع |  |

| 97  | 1-3 التصوف أخلاق                            |
|-----|---------------------------------------------|
| 101 | 2-3 التصوف انقطاع                           |
| 103 | 3-3 التصوف اضطراب                           |
| 104 | 4-3 التصوف تسليم                            |
| 106 | 3–5 التصوف أسرار                            |
| 108 | المبحث الثاني: استراتجية التنجيز الدلالي    |
| 108 | 1-التغميض ومبرراته1                         |
| 116 | 2–تكثيف حمولة الحرف2                        |
| 118 | 3–الترميز والإشارة                          |
| 121 | 4-سيرورة التدليل الصوفي4                    |
| 121 | 1–4 شحن الدوال بمعان جديدة                  |
| 123 | 4–2 الإضافة المضاعفة للمدلول                |
| 125 | 3-4 لغة الشطح                               |
| 128 | المبحث الثالث: آفاق المدلِّل وحدود المتقبِل |
| 129 | 1-المدلِّل ( الشيخ أو العارف)               |
| 134 | 2-المعراج التواصلي2                         |
| 136 | 3-المتقبّل ( المريد)                        |
| 141 | المبحث الرابع: رهانات التلقي                |
| 141 | 1-أجهزة التلقي                              |
| 142 | 1-1-العقل                                   |

| رس (المواضيع . | فه |
|----------------|----|
|----------------|----|

| 145                                                                   | 2-1القلب                                                                                                                                                                                                  |
|-----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 147                                                                   | 1-3-1 الروح                                                                                                                                                                                               |
| 148                                                                   | 1-4-النفس                                                                                                                                                                                                 |
| 149                                                                   | 5-1-السر                                                                                                                                                                                                  |
| 152                                                                   | 2-مسالك التجلي وتلقي الدلالات                                                                                                                                                                             |
| 152                                                                   | 1-2 الكشف (المكاشفة)                                                                                                                                                                                      |
| 158                                                                   | 2–2 الذوق                                                                                                                                                                                                 |
| 159                                                                   | 3-2 الوجد                                                                                                                                                                                                 |
| 160                                                                   | 3-افتراضات التلقي                                                                                                                                                                                         |
|                                                                       |                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                       | الفصل الثالث:                                                                                                                                                                                             |
|                                                                       | الفصل الثالث:<br>سميوزيس التدليل في مكاشفة ابن عجيبة للآجرومية                                                                                                                                            |
| 166                                                                   |                                                                                                                                                                                                           |
| 166<br>167                                                            | سميوزيس التدليل في مكاشفة ابن عجيبة للآجرومية تمهيد                                                                                                                                                       |
|                                                                       | سميوزيس التدليل في مكاشفة ابن عجيبة للآجرومية                                                                                                                                                             |
| 167                                                                   | سميوزيس التدليل في مكاشفة ابن عجيبة للآجرومية تمهيد                                                                                                                                                       |
| 167<br>168                                                            | سميوزيس التدليل في مكاشفة ابن عجيبة للآجرومية تمهيد                                                                                                                                                       |
| 167<br>168<br>168                                                     | سميوزيس التدليل في مكاشفة ابن عجيبة للآجرومية تمهيد. المبحث الأول: حيثيات المُدلِّل أحمد بن عجيبة. 1-النشأة العرفانية وسياقاتها التركيبية. 1-1-الراهن الصوفي في عهد ابن عجيبة.                            |
| 167<br>168<br>168<br>171                                              | سميوزيس التدليل في مكاشفة ابن عجيبة للآجرومية تمهيد                                                                                                                                                       |
| <ul><li>167</li><li>168</li><li>168</li><li>171</li><li>174</li></ul> | سميوزيس التدليل في مكاشفة ابن عجيبة للآجرومية تمهيد. المبحث الأول: حيثيات المُدلِّل أحمد بن عجيبة 1-النشأة العرفانية وسياقاتها التركيبية 1-1-الراهن الصوفي في عهد ابن عجيبة 1-2-مولد ونسب ونشأة ابن عجيبة |

|  | إضيع | إفحوا | رس ( | فهر |
|--|------|-------|------|-----|
|--|------|-------|------|-----|

| 184 | 2-2-الوعي اللغوي بين التدليل والفهم             |
|-----|-------------------------------------------------|
| 187 | 2-3-الأواني والمعاني وسيرورة المعنى             |
| 190 | المبحث الثاني: النحو الصوفي                     |
| 194 | 1-تعلة النحو الصوفي                             |
| 200 | 2–ماهية النحو الصوفي                            |
| 207 | المبحث الثالث: سيرورات ابتناء المدلولات المحوية |
| 208 | 1-النحو والمحو                                  |
| 210 | 2-الإعراب: مقامات وتغيّر                        |
| 225 | 1-2 الرفع                                       |
| 214 | 2-2 الخفض                                       |
| 216 | 3-2 النصب                                       |
| 218 | 4-2 الجزم                                       |
| 220 | 3-سياق الرفع ومدلول المرفوعات                   |
| 221 | 1-3 الفاعل                                      |
| 222 | 2-3 المفعول الذي لم يسمّ فاعله                  |
| 224 | 3-3 المبتدأ والخبر                              |
| 225 | 4-3 اسم كان وأخواتها                            |
| 225 | 5-3 اسم إن واخواتها                             |
| 226 | 3-6-التابع للمرفوع                              |
| 229 | 4-سياق النصب ومدلول المنصوبات                   |

| <br>ضع     | لافول | بريس ا | نے |
|------------|-------|--------|----|
| <br>(*** ' | · ·   | C-ンっ   | 5  |

| 1-4-المفعول به                   | 230 |
|----------------------------------|-----|
| 4-2-المصدر أو المفعول المطلق     | 230 |
| 4-3-ظرف الزمان والمكان           | 231 |
| 2-4-1لحال                        | 232 |
| 5-4-التمييز                      | 233 |
| 4-4 الاستثناء6-4                 | 234 |
| 7-4-المنادى                      | 235 |
| 8-4-المفعول من أجله              | 238 |
| 9-4 المفعول معه                  | 239 |
| 5-الخفض ومدلول المخفوضات         | 240 |
| 1-5 المخفوض بالحرف               | 240 |
| <b>2-5</b> المخفوض بالإضافة      | 241 |
| <b>3-5</b> المخفوض بالتبعية      | 241 |
| 6-الجدول المعجمي للعلامة المحوية | 242 |
| خاتمة                            | 251 |
| إضبارة المصادر والمراجع          | 264 |
| فهرس المواضيع                    | 284 |
| ملخصات البحث                     |     |

ملخصات (لبهث

ملخصات (البحث

#### الملخص:

الخطاب الصوفي حالة من الانزياح الدلالي المتأتي بالأساس من اختلاف في رؤية الكون ومفرداته، ولذلك دأب المتصوفة على التعامل مع اللغة بنوع من التحرر والانفلات وفي خضم هذا الواقع اللغوي حاولت الدراسة أن تبرز جانبا نموذجيا من هذه الممارسة الفوقية، من خلال دراسة حالة تتضاغف فيها أحاسيس الغرابة وتتنامى فيها كثافة التدليل، إنها حالة النحو الصوفي عند ابن عجيبة وما اقترفه من غمر روحاني في حق العلامة النحوية من خلال شحنها بمحتوى روحي يتناقض مع خصائص الصرامة والعقلنة التي يتلبس بما النحو اللغوي، وسماه "المحو" مقابل "النحو" وهدف الدراسة هو مكاشفة هذه المدلولات الجديدة من خلال الإحاطة الخارجية بكل عوامل التدليل واستراتجية الانتاج المدلولي عند القوم، ثم النبش داخليا في علائق هذا الربط الجديد بين الدال النحوي والمدلول المحوي كل ذلك بتوظيف معطيات السيمياء اللغوية وقدرات السيميوزيس باعتبارهما سيروروة متوالدة تتناظر مع زخم اللغة الصوفية وكثافتها، حيث وقفت الدراسة على علائق عدة وملابسات مختلفة تم رسمها في جدول معجمي تحليلي.

الكلمات المفتاحية: التحليل السيميائي - النحو الصوفي - ابن عجيبة - الآجرومية

# The semiotic analysis of *the Sufi* grammar discourse (disclosure in *Ibn Ajiba's* explanation of *the Ajrumiyah*)

#### **Abstract**

The Sufi (mystic) discourse represents an instance of semantic nonconformity that derives primarily from differences in perspective on the universe and perceptions of language. As a result, at the core of this linguistic reality, the study attempts to highlight an aspect typical of this meta-practice by studying a case in which odd feelings multiply, and the intensity of indulgence grows. It is the case of the Sufi (mystical) grammar of Ibn Ajiba and the spiritual immersion he contributed to the grammar by loading it with a spiritual content that contradicts the characteristics of rigor and rationalization with which linguistic grammar is cloaked and called it "erasing" versus "grammar." The study aims to uncover these new meanings through external awareness of all the factors of evidence and the strategy of semantic production among the people, and then digging into the relationships between the grammatical signifier and the connotative signifier through employing the data of linguistic semiotics and the capabilities of semiotics as a reproducing process corresponding to the momentum and intensity of the Sufi language. The study found several relationships and different circumstances that were presented in an analytical lexical table.

Keywords: semiotic analysis - Sufi syntax - Ibn Ajiba - Al-Ajrumiyah

# Une analyse sémiotique du discours de la grammaire soufie Divulgation dans l'explication d'Ibn Ajiba de l'Ajrumiyyah

#### Résumé

Le discours soufi est un cas de déviation sémantique qui tient principalement à une différence de vision de l'univers et de son vocabulaire, et c'est pourquoi les soufis ont toujours traité le langage avec une sorte de libération et de relâchement. l'intensité du bichonnage y est croissante. C'est le cas de la grammaire soufie d'Ibn Ajiba et ce qu'il a commis d'immersion spirituelle dans le droit de la marque grammaticale en la chargeant d'un contenu spirituel qui contredit les caractéristiques de rigueur et de rationalisation avec dont la grammaire linguistique est usée, et il l'appelait "effacer" versus "grammaire". puis de creuser intérieurement les rapports de ce nouveau lien entre le signifiant grammatical et le signifiant connotatif, tout en employant les données de la sémiotique linguistique et les capacités de la sémiotique comme un processus de reproduction qui correspond à l'élan et à l'intensité de la langue soufie, où l'étude s'est appuyée sur plusieurs relations et circonstances différentes qui ont été tirées dans un tableau lexical analytique.

Mots clés : analyse sémiotique - syntaxe soufie - Ibn Ajiba - Al-Ajrumiyah